

Шейх Ибн Каййим аль-Джавзийя

## «Китаб ар-Рух»

Казань 2013

Перевод: Хисамов Р.Г.

«al-fatava.com»



#### СОДЕРЖАНИЕ

- Глава 1. Знают ли умершие люди, что их могилы посещают живые?
- Глава 2. Встречаются ли души умерших праведных людей друг с другом?
- Глава 3. Души мертвых и живых людей встречаются друг с другом
- **Глава 4.** Умирает ли душа, подобно телу?
- Глава 5. Как душа мертвого человека может узнать душу другого человека?
- Глава 6. Душа человека возвращается в тело при допросе в могиле
- Глава 7. Ответ тем, кто отрицает существование мучений в могиле
- **Глава 8.** В чем мудрость того, что в Коране явно не упомянуто о мучениях в могиле?
- Глава 9. Некоторые причины, по которым человек будет наказан в могиле
- **Глава 10.** Причины, по которым люди могут быть спасены от мучений в могиле
- **Глава 11.** Категория людей, которые будут подвергнуты допросу в могиле
- **Глава 12.** Будет ли допрос в могиле проводиться только над общиной пророка Мухаммада или над общинами всех пророков?
- **Глава 13.** Будут ли дети допрошены в могиле?
- Глава 14. Длятся ли мучения в могиле вечно?
- Глава 15. Где находятся души умерших людей до судного дня?
- Глава 16. Могут ли живые люди своими делами принести пользу мертвым?
- **Глава 17.** Сотворена ли душа?
- Глава 18. Что было сотворено раньше: душа или тело?
- **Глава 19.** Что такое нафс (душа)?
- **Глава 20.** Одно ли и то же нафс и рух?
- Глава 21. Душа одна или их несколько?



#### ГЛАВА 1

## ЗНАЮТ ЛИ УМЕРШИЕ ЛЮДИ, ЧТО ИХ МОГИЛЫ ПОСЕЩАЮТ ЖИВЫЕ?

Ибн Абд аль-Барр рассказывал, что посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, сказал: «Когда какой-нибудь мусульманин проходит мимо могилы своего брата по вере, с которым он был знаком в мирской жизни, и приветствует его, Аллах возвращает душу умершего человека в тело, и он отвечает на приветствие своего брата».

В сборниках достоверных хадисов Бухари и Муслима приводится следующий хадис от Анаса ибн Малика, да будет доволен им Аллах: «... Затем Умар начал рассказывать нам об участниках сражения при Бадре и сказал: «Показывая нам места гибели участников битвы при Бадре, Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, (ходил и) говорил: «Вот на этом месте завтра будет сражён такой-то, если этого пожелает Аллах». Клянусь Аллахом, каждый из них погиб именно там, где указал Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха. Посланник Аллаха подошел к их могилам и произнёс: «О, такой-то, сын такого-то и ты такой-то, сын такого-то, истинным ли оказалось обещанное вам Аллахом и Его Посланником? Поистине, обещанное мне Аллахом оказалось истинным». Я (Умар) спросил его: «Посланник Аллаха, как можно разговаривать с бездушными телами?». Он ответил: «Они слышат мои слова не хуже, чем вы, но они не могут мне ответить».

Во многих своих изречениях Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, подчеркивал, что умерший человек слышит шаги живых людей, когда те кладут его в могилу и уходят.

Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, завещал мусульманам приветствовать мертвых так же, как живых: «Мир вам, народ верующий» (Ассаляму аляйкум дара кавмин му'минин). Все

ранние учёные единогласны в том, что мертвые знают и радуются, когда их посещают и приветствуют живые.

Передаёт со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что он сказал: «Когда кто-нибудь, проходя мимо могилы своего знакомого брата по вере, приветствует его, умерший узнает его и отвечает на его приветствие. Умерший также отвечает того человека, которого он не знал при жизни».

Рассказывают, что один из родственников Асима аль-Джахдари сказал: «Через два года после смерти Асима аль-Джахдари я увидел его во сне и спросил: «Ты ведь умер?», он ответил: «Да». Я спросил: «Где ты сейчас?», он сказал: «Клянусь Аллахом, я нахожусь в одном из садов Рая. Каждую пятничную ночь и утро со своими несколькими друзьями мы встречаемся и общаемся с Бакром ибн АбдуЛлахом аль-Музани». Я спросил: «Кто встречается — ваши тела или ваши души?», на что он ответил: «Наши тела исчезли — встречаются наши души». Я спросил: «Знаете ли вы, когда мы посещаем вас?», он сказал: «Мы знаем об этом, если вы посещаете нас в пятниц или субботу до заката солнца». Я спросил его: «А почему именно в эти дни?», он сказал: «пятница — самый великий день».

Передают, что Хасан аль Кассаб рассказывал: «Каждое субботнее утро я и Мухаммад ибн Васи' ходили на кладбище, приветствовали всех усопших и молились за них. Однажды я спросил Мухаммада: «А почему бы нам не ходить туда по понедельникам?», на что он сказал: «Я слышал, что мертвые знают о том, что их посещают, если живые навещают их в четверг, в пятницу или субботу».

Передают, что аль-Фадль ибн Муваффак рассказывал: «После смерти моего отца я очень сильно тосковал по нему и каждый день ходил к его могиле. Через некоторое время я перестал навещать его. Однажды, после долгого отсутствия я пришел к могиле своего отца и уснул рядом с ней. Во сне я увидел, как могила моего отца открылась, и мой отец явился передо мной без савана. Я заплакал, увидев его. Он сказал мне: «Сынок, почему ты так долго не приходил?». Я спросил его: «А разве ты знаешь о том, что я навещаю тебя?», на что он ответил: «Ты ни разу не приходил к моей могиле, чтобы я не знал об этом. Я радуюсь тому, что ты приходишь ко мне, а когда ты молишься

за всех похороненных на этом кладбище, то и они все радуются». После этого разговора я стал очень часто ходить к нему».

Рассказывают, что однажды, проходя мимо кладбища, Сулейману ибн Умейру захотелось справить малую нужду. Его друзья сказали ему: «Ты можешь зайти на кладбище и справить свою нужду там», на что он, прослезившись, сказал: «Клянусь Аллахом, я стесняюсь мертвых ничуть не меньше, чем живых». Эти слова свидетельствуют о том, что по воле Аллаха мертвые знают о делах живых людей.

Во многих преданиях говорится о том, что мертвые знают о делах своих живых родственников и друзей. Передают, что Абдуллах ибн Мубарак рассказывал о том, что Абу Аййуб сказал: «Мертвым показывают дела живых людей, и они радуются, когда живые совершают хорошие дела. Мертвые печалятся, если им становится известно, что живые совершают плохие дела».

Передают, что Садака ибн Сулейман аль-Джа'фари рассказывал: «Я всегда молился за своего умершего отца. Однажды я совершил плохой поступок. Сожалея о содеянном, спросил прощения у Аллаха. Однажды во сне я увидел своего отца, и он сказал мне: «Сынок, мне показывают твои дела, и я радуюсь твоим хорошим делам. Но в этот раз я увидел твой плохой поступок, и мне стало стыдно за тебя. Не унижай меня перед другими (умершими)». После этого я начал непрестанно молиться за отца и за всех погибших верующих и каяться перед Аллахом за содеянный поступок».

Рассказывается, что после мученической смерти Абдуллаха ибн Равахи, его родственники взывали к Аллаху с мольбами: «О Аллах, прибегаем к Тебе от тех деяний, которые могут опозорить Абудаллаха ибн Раваху».

Передают, что Абу аль-Каляба рассказывал: «Однажды ночью я прибыл в Басру из Шама. Совершив омовение и два ракаата молитвы, я пошел на кладбище и уснул там около одной из могил. Во сне я увидел человека, который был похоронен в этой могиле, он сказал мне: «Этой ночью ты совершил действие, которому я позавидовал. Вы (живые люди) совершаете действия, но не понимаете (их сути), а мы (умершие) понимаем, но не можем совершать благие деяния. Два ракаата молитвы, которые ты совершил, - лучше, чем этот мир и все,

что в нем есть. Пусть Аллах наградит добром тех людей, которые молятся за нас, ведь их мольбы доходят до нас. Передай всем верующим наше приветствие (салям)».

Возможно, некоторые из этих рассказов недостоверны, однако их количество указывает на то, что им можно доверять. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал о ночи предопределения (ляйлят аль-кадр): «Я вижу, что многие из вас увидели во сне, что эта ночь (ляйлят аль-кадр) бывает в десяти последних днях (месяца Рамадан). Так ищите же её в нечетных числах (этого промежутка времени)»¹. Согласно данному хадису, сон верующего становится достоверным, если он совпадает с рассказами других верующих. Подобно снам, рассказ становится достоверным, если он совпадает с рассказами других верующих. То, что мусульмане считают благим, является благим перед Аллахом, а то, что они считают плохим — зло перед Аллахом.

В следующем хадисе говорится о том, что мертвый человек радуется, когда живые после его похорон задерживаются около его могилы. Передают, что Ибн Шаммас аль-Махри сказал: «Мы находились рядом с Амром ибн аль-Асом до того, как перед ним предстала смерть. Он долго плакал, отвернувшись к стене. Его сын дважды сказал ему: «Отец, разве Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, не сообщил лично тебе добрую весть!?». Амр повернулся и сказал: «Лучшим из всего, что я сделал, я считаю свое свидетельство о том, что нет божества достойного поклонения, кроме Аллаха и что Мухаммад – Посланник Аллаха. Ведь раньше мною овладевали злые мысли: мне кажется, что ни у кого не было такой сильной ненависти к Посланнику Аллаха и такого сильного желания достать и убить его, как у меня. Если бы я умер в таком состоянии, то конечно, стал бы одним из обитателей Огня. Но когда Аллах вселил Ислам в моё сердце, я пришел к Посланнику Аллаха, и сказал: «Протяни свою руку и я присягну тебе!». Он протянул свою руку, а я отдернул свою. Тогда Посланник Аллаха удивился и спросил: «Что с тобой, Амр!?». Я сказал: «Я бы хотел поставить условие». Он спросил: «Какое условие ты бы хотел поставить?». Я сказал: «Чтобы мне были прощены (прегрешения)». Посланник сказал: «А разве ты не знаешь,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Муслим «сахих» 1165

что Ислам стирает все грехи, которые были до его принятия, что переселение стирает все грехи, которые были до него, и что паломничество (хадж) стирает грехи, которые были до него!?». Посланник Аллаха стал для меня самым любимым и самым уважаемым человеком. В момент присяги от радости и почтения перед Посланником Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, мои глаза так наполнились слезами, что я не мог даже посмотреть на него. Если вы попросите меня описать Посланника Аллаха в момент моей присяги, то я не смогу этого сделать, так как мои глаза были полны слёз. Если бы я умер в таком состоянии, то, конечно, надеялся бы, что буду среди жителей Рая. Затем во времена нашего правления среди мусульман произошла смута и я не уверен, правильно ли я себя тогда повёл. Когда я умру, пусть не сопровождают меня ни плакальщица, ни огонь! Положите меня в могилу и насыпьте на меня песок, затем постойте вокруг моей могилы в течение (времени необходимого для) забоя животного и раздачи его мяса, чтобы я порадовался и подумал, что я отвечу послам Господа моего (двум ангелам)».

Многие ранние ученые завещали, чтобы во время похорон около их могилы читалась какая-нибудь сура.

Передают, что Абд аль-Хакк рассказывал: «Абдуллах ибн Умар, да будет доволен Аллаха ими обоими, приказывал, чтобы около его могилы читали суру «аль-Бакара».

Рассказывается, что аль-Хасан ибн ас-Сабах аз-За'фарани говорил: «Я спросил имама аш-Шафи'и, можно ли читать Коран около могилы, и он сказал мне: «В этом нет ничего плохого».

Передают, что аш-Ша'би рассказывал: «Когда кто-нибудь из числа сподвижников-ансаров умирал, сподвижники-ансары приходили к его могиле и читали около неё Коран».

Передают, что Али ибн Муса аль-Хаддад рассказывал: «Однажды вместе с Ахмадом ибн Ханбалем и Мухаммадом ибн Кудамой аль-Джавхари я участвовали в похоронах. Когда мертвого положили в могилу, некий мужчина стал читать Коран около могилы. Увидев это, Ахмад ибн Ханбаль сказал ему: «Эй ты! Чтение Корана около могилы является нововведением (бид'а)». После того, как мы покинули

кладбище, Мухаммад ибн Кудама сказал Ахмаду ибн Ханбалю: «Абу Абдуллах, что ты скажешь о Мубашшире аль-Хальби?». (Этот человек был передатчиком хадисов и рассказов). Ахмад сказал: «Да». Тогда Мухаммад сказал: «Мубашшир передал мне от Абд ар-Рахмана ибн аль-'Аля аль-Ляджляджа, что его отец приказывал ему прочитать после его смерти начало и конец суры «аль-Бакара» около его могилы и сказал, что Абдуллах ибн Умар тоже просил об этом». Тогда Ахмад ибн Ханбаль сказал ему: «Вернись и скажи тому мужчине, чтобы он прочитал Коран».

Передают, что аль-Хасан ибн аль-Джарури говорил: «Однажды я пришел к могиле своей сестры и прочитал около неё суру «Табарак». Через несколько дней ко мне пришел один человек и сказал: «Во сне я увидел твою сестру, и она сказала: «Пусть Аллах вознаградит аль-Хасана благом, ибо я получила пользу от его чтения».

Передают, что Наср ибн ат-Таммар рассказывал: «Один мужчина каждую пятницу приходил к могиле своей матери и читал около неё суру «Йа син». Однажды, он как обычно пришел к ней и, прочитав суру «Йа син», сказал: «О Аллах, подели награду за чтение этой суры и распредели её среди похороненным на этом кладбище». Когда он пришел на кладбище в следующую пятницу, к нему подошла женщина и спросила: «Ты такой-то, сын такой-то?». Он сказал: «Да». Тогда она сказала: «Моя дочь умерла, и она сказала мне: «Такой-то, сын такой-то пришел к могиле своей мамы и прочитал суру «Йа син», посвятив её награду всем усопшим, и нам это принесло пользу».

В сунан (сборник хадисов) ан-Наса'и, и в других сунанах приводится хадис от Ма'кила ибн Йасира аль-Музани: «Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, говорил: «Читайте около мертвых суру «Йа син».

Передают, что Сулейман ибн Наим рассказывал: «Однажды во сне я увидел Посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал ему: «О Посланник Аллаха, слышишь ли ты людей, которые приходят к твоей могиле и приветствуют тебя?». Он ответил: «Я, конечно, слышу их приветствия и отвечаю на них».

В хадисе, переданном от Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал:

«Когда какой-нибудь мусульманин будет приветствовать меня (после моей смерти), Аллах будет возвращать мне душу, чтобы я ответил  $emy^2$ .

Этот хадис указывает на то, что мертвые знают о том, что живые посещают, приветствуют и молятся за них.

Передают, что Амр ибн Динар рассказывал: «Умершему человеку ведомо о том, чем занимаются его домочадцы после его смерти: он смотрит на них, когда они обмывают и заворачивают в саван». Муджахид рассказывал, что умерший человек радуется добрым делам своих детей.

Ещё одним доказательством того, что мертвые слышат слова живых, является тот факт, что мусульмане с ранних времён следуют традиции подсказывать умершему слова свидетельства единобожия (шахада) после погребения.

Передают, что Абу Умама рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда кто-нибудь умрет, и вы похороните его, то пусть кто-нибудь из вас останется около могилы и скажет: «О такой-то, сын такой-то!». Поистине, мертвый услышит эти слова, но не сможет ответить. Затем пусть он в третий раз повторит своё обращение к мёртвому и скажет: «О такойто сын такой-то! Пусть Аллах помилует тебя. Когда ангелы придут к тебе, скажи им, что ты свидетельствуешь, что нет бога, кроме Аллаха и что Мухаммад – Его раб и Посланник. Скажи также, что ты доволен Аллахом как Господом, Исламом как религией, Мухаммадом как пророком и Кораном как руководством». Когда ангелы придут к умершему и услышат это, они уйдут со словами: «Уходим отсюда, ведь ему всё подсказали. Сам Всевышний Аллах будет ему Покровителем». Тогда один мужчина подошел к Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Посланник Аллаха, как поступать тому, кто не знает имя матери умершего?». Он сказал: «Пусть он скажет: «О такой-то, сын Хаввы (Евы), ...»<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Давуд «сунан».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 8/249. Данный хадис является слабым.

Несмотря на то, что этот хадис – слабый, ему можно следовать, так как многие люди из числа первых и последующих поколений мусульман придерживались этого хадиса.

В другом хадисе говорится: «Однажды Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, присутствовал на похоронах. После погребения он сказал: «Молитесь за своего друга, ибо сейчас он отчитывается»<sup>4</sup>. Данный хадис указывает на то, что умерший слышит мольбу живых. Этот факт также подтверждается хадисом, в котором Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал, что мертвый слышит шаги живых, когда они хоронят его и уходят.

Передают, что Абд аль-Хакк рассказывал, как он слышал, что один из праведных людей говорил: «У меня был брат, который умер, я видел его во сне и спросил: «О брат мой, что с тобой случилось после того, как тебя похоронили?». Он сказал: «Ко мне пришел ангел с огнём в руках и если бы не мольба живых, я бы пропал».

Передают, что Шабиб ибн Шейба рассказывал: «Моя мама перед своей смертью сказала: «Сынок мой, после погребения постой около моей могилы и скажи: «Мама, скажи, что нет бога, кроме Аллаха». Я выполнил её просьбу в день её похорон. Ночью я увидел её во сне, и она сказала мне: «Сынок мой, если бы ты не подсказал мне свидетельства единобожия (шахада), то я бы пропала».

Сообщается, что Хаммад ибн Саляма рассказывал, что Авф ибн Малик рассказывал: «Я и Са'б ибн Джусама были близкими друзьями. Однажды Са'б сказал мне: «Друг мой, пусть тот, кто из нас умрет раньше другого, придет к другому во сне». Я спросил его: «А разве это возможно?», - на что Са'б ответил: «Да, конечно, это возможно». Когда Са'б умер, я увидел его во сне, и спросил: «Брат мой, как поступил с тобой Господь?», - на что он сказал: «Он простил мне мои грехи». Я заметил черную полосу на шее Са'ба и спросил его: «Что это такое?», - на что он ответил: «Это — след от иудея. Эти динары находятся у меня дома в коробке, верни их иудею за меня. Знай, мой друг, что я знаю обо всём, что случилось у меня дома после моей смерти, и даже то, что на днях умерла наша кошка. Знай, мой друг,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Абу Давуд «сунан» 3221. Данный хадис является хорошим.

что моя дочь умрет через шесть дней, поэтому призовите её к совершению добра». Проснувшись утром, я сказал себе: «В моем сне есть знаки» и пошел в дом Са'ба. Я нашел ту коробку, о которой он мне сказал, и обнаружил в ней сверток с деньгами. Я взял деньги и понес их иудею. Когда я пришел к иудею, я спросил его: «Был ли Са'б что-либо должен тебе?». Он сказал: «Он был должен мне десять динаров». Тогда я вернул ему десять динаров, и сказал: «Это первый признак». Затем я вернулся в дом Са'ба и спросил его домочадцев о том, что произошло у них дома после его смерти. Они рассказали мне о произошедших событиях и в том числе упомянули о том, что на днях у них умерла кошка. Тогда я сказал себе: «Это второй знак». Затем я спросил его домочадцев, где дочь Са'ба, на что они сказали мне, что она играет. Я подошел к ней, дотронулся до неё и почувствовал, что у неё жар. Тогда я сказал: «Призовите её к совершению добра». Через шесть дней она умерла»<sup>5</sup>.

Передают, что дочь Сабита ибн Кайса ибн Шамаса рассказывала: «Когда Всевышний Аллах ниспослал аят: «О те, которые уверовали! Не повышайте свои голоса над голосом Пророка»<sup>6</sup>, мой отец закрылся у себя в комнате и не выходил из неё несколько дней. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, отправил к нему посланца, чтобы узнать, как у него дела. Мой отец сказал посланцу Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, что он обладает громким голосом и что теперь он боится повышать свой голос над голосом Посланника Аллаха. Когда Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, передали его слова, он сказал: «Сабит, ты не из тех, кто повышает свой голос над моим голосом. Я обрадую тебя тем, что ты проживёшь во благе и умрешь во благе». А когда Всевышний Аллах ниспослал аят: **«Аллах не любит** всяких надменных бахвалов»<sup>7</sup>, мой отец снова закрылся у себя и не выходил несколько дней. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, отправил к нему посланца, чтобы узнать, как у него дела. Тогда мой отец пришел к нему и сказал: «О Посланник Аллаха! Я люблю красоту и хочу быть господином своего племени». В ответ Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Аль-Байхаки «шуаб аль-иман» 678.ГЛАВА

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Коран 49/2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Коран 57/23.

сказал ему: «Сабит, ты не из тех, кто проявляет высокомерие. Я обрадую тебя тем, что ты проживешь свою жизнь достойно, умрешь мученической смертью и войдешь в Рай». В день битвы при Йамама (сражение против лжепророка Мусайлямы), мой отец выступил против Мусайлямы с Халидом ибн Валидом и погиб на поле боя. В тот день на нем была красивая кольчуга. Один из мусульман снял её и присвоил себе. Мой отец пришел во сне к одному из сподвижников и сказал: «Я скажу тебе одну вещь, только ты поверь мне и не думай, что этот сон неправдивый. Когда я погиб, один мусульманин присвоил себе мою кольчугу. Этот человек живет там-то. Его лошадь привязана возле его палатки, кольчугу он спрятал под кастрюлей, а на кастрюлю положил вещи. Иди к Халиду и скажи, чтобы он забрал у него мою кольчугу, а когда прибудешь в Медину, скажи Халифу Абу Бакру, что у меня есть доги перед тем-то и тем-то». Этот сподвижник направился к Халиду и рассказал ему свой сон. Халид отправил своего человека за кольчугой моего отца и забрал её. Затем этот сподвижник рассказал Абу Бакру про долги моего отца и Абу Бакр расплатился за моего отца. Ничье завещание, кроме завещания моего отца, не было выполнено таким образом»<sup>8</sup>.

Данный хадис ещё раз подтверждает, что мертвые, по воле Аллаха, знают о словах и действиях живых. Если бы это было не так, Абу Бакр и Халид не обратили бы никакого внимания на слова Сабита ибн Кайса, да будет доволен им Аллах, сказанные во сне.

#### ГЛАВА 2

## ВСТРЕЧАЮТСЯ ЛИ ДУШИ УМЕРШИХ ПРАВЕДНЫХ ЛЮДЕЙ ДРУГ С ДРУГОМ?

Души умерших делятся на две категории: наказываемые и награждаемые. Наказываемая душа постоянно находится в муках и наказаниях и соответственно, она не может встречаться с другими душами. Награждаемая душа не в плену, она свободна, и поэтому она

ĺŽ

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ибн Аби Асим «аль-ахад уа аль-масани» 3399, аль-Асбахани «даляиль ан-нубувва» 309, аль-Хаким «мустадрак» 3/261, ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 2/70 и ибн Бушкуваль «гавамид аль-асма' аль-мубхама» 2/833. Данный хадис является хорошим.

может встречаться с другими душами и вспоминать прожитую на этой земле жизнь. После смерти душа человека будет жить с душами тех, с кем человек дружил и кого любил при жизни. Душа нашего Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, находится на самом высоком и почетном месте в Раю. Всевышний Аллах в одном из аятов Корана говорит: «Те, которые повинуются Аллаху и Посланнику, окажутся вместе с пророками, праведниками, правдивыми мужами, павшими мучениками и праведниками, которых облагодетельствовал Аллах. Как же прекрасны эти спутники!»<sup>9</sup>. По мнению учёных, этот аят указывает на то, что в загробной жизни и в Судный День люди могут оказаться с теми, кого они любят в этом мире.

Передают, что Масрук рассказывал, что однажды сподвижники Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, сказали ему: «Мы не покинем тебя, пока ты жив, но, однако, когда ты умрешь, мы больше не увидим тебя. В ответ Всевышний Аллах ниспослал аят: «Те, которые повинуются Аллаху и Посланнику, окажутся вместе с пророками, праведниками, правдивыми мужами, павшими мучениками и праведниками, которых облагодетельствовал Аллах. Как же прекрасны эти спутники!».

Передают, что аш-Ша'би рассказывал, что однажды один из ансаров подошел к Пророку Мухаммаду, да благословит его Аллах и приветствует, со слезами на глазах. Увидев его, Пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, спросил: «Почему ты плачешь?». Он сказал: «Пророк Аллаха, клянусь Аллахом, я люблю тебя больше, чем свою семью, своё богатство и самого себя. Когда я думаю о смерти, мне становится грустно от того, что ты окажешься на самом высоком месте в Раю, и я не смогу увидеть тебя». Пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, ничего ему на это не сказал, но Всевышний Аллах ниспослал в ответ аят: «Те, которые повинуются Аллаху и Посланнику, окажутся вместе с пророками, правдивыми мужами, павшими мучениками и праведниками, которых облагодетельствовал Аллах. Как же прекрасны эти спутники!», а также другой аят, где говорится: «О душа, обретшая покой, вернись к своему Господу удовлетворенной

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Коран 4/69

**и снискавшей довольство! Войди в круг Моих рабов! Войди в Мой Рай!»** По мнению учёных, слова Аллаха «Войди в круг Моих рабов!» означают, что после смерти верующего человека его душа может жить вместе с душами тех праведников, которых этот человек любил при жизни.

Передают, что Абдуллах ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Когда Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, поднялся на небеса, он встретился с Ибрахимом, Мусой и Исой, мир им всем. Они завели разговор о Судном Дне и спросили Ибрахима о том, что будет предшествовать этому дню. Ибрахим не смог ответить, и они спросили Мусу, но он также не смог ответить. Когда спросили Ису, он сказал: «Когда выйдет Даджаль (Антихрист), я спущусь по воле Аллаха и умерщвлю его. Затем выйдут Йа'джудж и Ма'джудж (народы Гог и Магог). Их будет настолько много, что они будут съедать все на своем пути. Люди обратятся ко сне за помощью, я взову к Аллаху, и Он умертвит их. Затем земля обратится к Аллаху, чтобы Он очистил её от их тел. Аллах ниспошлет такой ветер, который забросит их тела в моря. Затем горы содрогнутся и земля будет распростерта. Судный День подобен беременной женщине, у которой настал срок, и её домашние не знают, когда она родит: ночью или днем»<sup>11</sup>. Этот хадис, рассказывающий о беседе Пророка Мухаммада с душами других пророков, указывает на то, что души могут общаться между собой после смерти.

Всевышний Аллах в Коране говорит: «Никоим образом не считайте мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа, радуясь тому, что Аллах даровал им по Своей милости, и ликуя от того, что их последователи, которые ещё не присоединились к ним, не познают страха и не будут опечалены» 12. Данный аят указывает на то, что души мучеников встречаются и общаются друг с другом после смерти. Это подтверждается многочисленными рассказами праведных людей.

Передают, что Салих ибн Башир рассказывал: «После смерти 'Атаа ас-Сальми я увидел его во сне и сказал ему: «Пусть Аллах помилует тебя.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Коран 89/27-30.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Передал аль-Хаким и Байхаки.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Коран 3/169-170.

В земной жизни ты много думал о мире вечном и поэтому не был всегда весел, а как ты живешь сейчас?». Он сказал мне: «Клянусь Аллахом, сейчас я живу в радости». Я спросил его: «Где ты сейчас?», на что он сказал: «Я вместе с облагодетельствованными Аллахом из числа пророков, праведников, мучеников и правдивых».

Передают, что Абдуллах ибн Мубарак рассказывал: «После смерти Суфьяна ас-Саври я увидел его во сне и спросил: «Что Аллах решил сделать с тобой после смерти?». Он сказал мне: «Присоединил меня к Мухаммаду и его сподвижникам»<sup>13</sup>.

Передают, что Сахр ибн Рашид рассказывал: «Я увидел во сне Абдуллаха ибн Мубарака после его смерти и спросил: «Что Аллах решил сделать с тобой после смерти?». Он сказал: «Он простил мне все мои грехи». Я спросил его: «А как насчет Суфьяна ас-Саври?». Он сказал: «Он вместе с облагодетельствованными Аллахом из числа пророков, праведников, мучеников и правдивых»<sup>14</sup>.

Передают, что Йакза бинт Рашид рассказывала: «Мой сосед, Марван аль-Махлями, был справедливым судьей. Когда он умер, я увидела его во сне и спросила: «Что Аллах решил сделать с тобой после смерти?». Он сказал: «Он ввел меня в Рай и сделал меня из числа праведников и приближенных к Нему людей». Он сказал: «Я встретил Хасана, ибн Сирина и Маймуна ибн Сийаха»<sup>15</sup>.

Передают, что Умм Абдуллах, одна из самых праведных женщин Басры, рассказывала: «Однажды мне приснилось, что я оказалась в красивом дворе с прекрасным садом. Я вошла в этот сад и увидела мужчину, лежавшего на золотом ложе, вокруг него стояли слуги с кружками в руках. Мне было сказано, что это Марван аль-Махлями. Я неожиданно проснулась и увидела, как похоронная процессия Марвана на яву проходит мимо моего дома».

Передают, что Са'ид ибн аль-Мусаййиб рассказывал: «Когда человек умрет, его отец встретит его как потерянного сына».

IJ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 45.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 63 и Абу Наим «хулият аль аулийа» 6/385.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 35.

Передают, что Абу Аййуб аль-Ансари рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда душа верующего человека выходит из него (после смерти), её встречают души других верующих людей и задают подобные вопросы: «Как поживает такой-то?», «Как поживает такая-то», «Женился ли такой-то?», и так далее. Когда они спросят его о том человеке, который умер до него, он скажет: «Он умер до меня». Тогда они скажут: «Все мы принадлежим Аллаху, и все мы вернемся к Нему. Он попал в Ад и как скверна эта обитель!» (имеется в виду, что если кто-нибудь умрет, и его душу не встретят души праведных людей, то он окажется в Аду, ибо души праведных людей встречают только души праведных людей)<sup>16</sup>.

#### ГЛАВА 3

### ДУШИ МЕРТВЫХ И ЖИВЫХ ЛЮДЕЙ ВСТРЕЧАЮТСЯ ДРУГ С ДРУГОМ

Существует ряд фактов, подтверждающих, что души мертвых и живых людей могут встречаться друг с другом. Так, в одном из аятов Корона Всевышний Аллах говорит: «Аллах забирает души в момент смерти, а ту, которая пока не умерла, Он забирает во время сна. Он удерживает ту, которой предопределил смерть, а другую отпускает до определенного срока. Воистину в этом — знамение для людей размышляющих»<sup>17</sup>.

Передают, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, говорил по поводу этого аята: «Душа живых и мертвых людей встречаются и общаются друг с другом во сне, затем Аллах удерживает души мертвых и возвращает души живых обратно в их тела».

Передают, что ас-Суддий сказал по поводу этого аята следующее: «Всевышний Аллах забирает души живых во время сна, что позволяет им встречаться и общаться с душами усопших. Затем Аллах возвращает душу живого человека обратно в его тело. Душа мертвого

 $<sup>^{16}</sup>$  Абдуллах аль-Мубарак «аз-Зухд» 443, ибн Аби Дунья «аль-манамат» 3. Ат-Табарани «альму'джам аль-кабир» 3887-3889, ««аль-му'джам аль-авсат» 148, ибн Адий «аль-камиль» 301 и ибн Хиббан «аль-маджрухин» 428.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Коран 39/42.

человека тоже желает вернуться в этот мир, однако (Аллах) ей этого не позволит».

По мнению учёных, вышеприведенный аят можно истолковать двумя способами:

- 1. Всевышний Аллах забирает души некоторых живых людей во время сна и позволяет им встретится с душами мертвых людей. Затем Он возвращает души живых людей в их тела, и удерживает души мертвых.
- 2. Всевышний Аллах позволяет душам живых людей встречаться во время сна. Аллах забирает души тех людей, которым Он предопределил смерть во время сна, а души тех, кому Он этого не предопределил, возвращает в их тела.

По мнению большинства учёных, второе толкование является более достоверным, ибо в этом аяте упоминается два вида смерти:

- А) естественная смерть;
- Б) кратковременная смерть (сон).

Так же в этом аяте упомянуты два вида души:

- А) Души, которые Аллах забирает во время смерти;
- Б) Души, которые Аллах забирает во сне, но потом возвращает их в тела на определенный срок.

Зачастую во сне к живому человеку приходит мертвый человек и рассказывает ему о чем-либо, что заставляет живого задуматься. Во сне мертвый человек может сообщить живому, где он (мертвый человек) спрятал ту или иную вещь; были ли у него (мертвого человека) долги при жизни; когда умрет живой человек и т.д.

Передают, что однажды, когда Абдуллах ибн Салям встретил Сальмана аль-Фарси, он сказал ему: «Если ты умрешь раньше меня, то приди ко мне во сне (в моем сне) и расскажи мне о том, как с тобой поступил Господь. Если я умру раньше тебя, то я приду к тебе во сне и расскажу тебе об этом». Сальман аль-Фарси спросил его: «А разве мертвые люди встречаются с живыми людьми?». Абдуллах ибн Салям сказал: «Да, души умерших

верующих находятся в Раю и могут ходить, куда пожелают. Я слышал, что после смерти один человек пришел во сне к другому человеку и сказал: «Всегда уповай на Аллаха и знай, что упование на Аллаха превыше всего» 18.

Передают, что Аббас ибн Абд аль-Мутталиб рассказывал: «После смерти Умара ибн аль-Хаттаба я очень сильно хотел увидеть его во сне. Моё желание осуществилось только через год после его смерти. Во сне я увидел, как он протер пот со лба и сказал: «Если бы не милость моего Господа, то я бы погиб» 19.

Передают, что Умар ибн Абд аль-Азиз сказал: «Однажды я увидел во сне своего умершего отца. Отец находился в саду. Он дал мне несколько яблок. Я взял яблоки и спросил его: «Какое дело является наилучшим?». Он сказал: «Истигфар (просьба о прощении)»<sup>20</sup>.

Передают, что Малик ибн Динар рассказывал, что однажды во сне он увидел умершего Муслима ибн Йасара и спросил его: «Что ты увидел после смерти?». Муслим сказал: «Я увидел ужасные события и сильные землетрясения». Малик спросил его: «А как поступил с тобой Аллах?». Муслим сказал: «Принял мои добрые деяния, простил мои прегрешения и снял с нас ответственность (которую мы несли при жизни)». Через несколько дней сердце Малика остановилось от увиденного во сне, и он умер.

Передают, что Сухайль рассказывал: «Однажды во сне я увидел покойного Малика ибн Динара и спросил его: «О Абу Йахья, как поступил с тобой Аллах?». Он сказал мне: «Он простил все мои грехи, и причиной этому послужило то, что я всегда надеялся на Его милость»<sup>21</sup>.

Передают, что Йа'куб аль-Кари' рассказывал: «Однажды во сне я увидел высокого человека, за которым следовали люди. Я спросил: «Кто этот человек?». Мне сказали: «Это Увейс аль-Карни». Я тоже последовал за ним и сказал ему: «Посоветуй мне

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 21. Данный рассказ является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 22, ибн Са'д «ат-табакат» 3/375. Данный рассказ является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 26. Данный рассказ является слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 21. Данный рассказ является хорошим.

что-нибудь». Он сказал: «Всегда надейся на милость Аллаха и бойся Его наказания».

Сообщается, что ибн ас-Саммак рассказывал: «Однажды во сне я увидел умершего Мис'ара и спросил его: «Какое дело является наилучшим?», - на что он сказал: «Ночная молитва (тахаджуд)».

Передают, что Джувейрийа ибн Асма' рассказывал: «Однажды, когда мы были в (местечке) Ибадан, к нам присоединился очень богобоязненный юноша из Ирака. В один из жарких дней этот юноша умер. Мы решили отложить похороны до тех пор, пока не станет прохладнее. Я уснул и во сне увидел себя на кладбище, на котором располагался красивый светящийся, словно жемчуг, дом. Я подошел к дому, из него вышла девушка неземной красоты. Она сказала мне: «Не задерживайте умершего юношу до вечера, быстрее отправьте его ко мне». Я проснулся, выкопал могилу, и мы похоронили юношу».

Сообщается, что Абд аль-Малик ибн Итаб аль-Лейси рассказывал: «Однажды во сне я увидел покойного Амира ибн Абд Кайса и спросил его: «Какое дело является наилучшим?», - на что он сказал: «То, которое было совершено ради Аллаха».

Сообщается, что Йазид ибн Харун рассказывал: «Однажды во сне я увидел покойного Абу аль-'Аля Айюба ибн Мискина и спросил его: «Как поступил с тобой Господь?». Он сказал: «Он простил мне мои грехи». Я спросил: «За что Он простил тебе твои грехи?». Он сказал: За мои молитвы и пост». Я спросил: «Видел ли ты Мансура ибн Зазана?». Он сказал: «Я не видел его самого, но его дворец виден мне издалека».

Передают, что жена Умара ибн Абд аль-Азиза, Фатима бинт Абд аль-Малик, рассказывала: «Однажды ночью Умар ибн Абд адь-Азиз проснулся и сказал, что увидел удивительный сон. Я попросила его рассказать мне сон, но он сказал, что сделает это утром. На следующий день после совершения утренней молитвы я попросила его рассказать мне удивительный сон. Он сказал: «Во сне я оказался на широкой, подобной зеленому ковру, земле. Там я увидел серебристо-белый дворец. Из дворца вышел человек и громко сказал: «Где Мухаммад ибн Абдуллах ибн Абд аль-Мутталиб, Посланник Аллаха?». Посланник Аллаха откликнулся и

зашел во дворец. Затем другой мужчина вышел из дворца и крикнул: «Где Абу Бакр ас-Сиддик, ибн Аби Кухафа?». Абу Бакр откликнулся и зашел во дворец. Затем другой мужчина вышел из дворца и крикнул: «Где Умар ибн аль-Хаттаб?». Умар откликнулся и зашел во дворец. Затем следующий мужчина вышел из дворца и крикнул: «Где Усман ибн Аффан?». Усман откликнулся и зашел во дворец. Затем другой мужчина вышел из дворца и крикнул: «Где Али ибн Аби Талиб?». Али откликнулся и зашел во дворец. Затем другой мужчина вышел из дворца и крикнул: «Где Умар ибн Абд аль-Азиз?». Я откликнулся на его слова и зашел во дворец. Войдя во дворец, я подошел к Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, окруженному сподвижниками. Сначала я не знал куда мне сесть, но потом решил сесть около Умара ибн аль-Хаттаба. Я увидел, что Абу Бакр сидел справа от Посланника Аллаха, а Умар – слева от него. Я также заметил, что один мужчина сидел между Посланником Аллаха и Абу Бакром и я поинтересовался, кто этот человек. Мне сказали, что это Иса, сын Марьям. Затем я услышал голос, обратившийся ко мне: «Умар ибн Абд аль-Азиз, ты находишься на правильном пути. Продолжай действовать в том же духе». После этого я вышел из дворца и увидел, что, Усман ибн Аффан через некоторое время тоже вышел из дворца и сказал: «Хвала Аллаху, Который помог мне». Затем оттуда вышел Али ибн Аби Талиб и сказал: «Хвала Аллаху, Который простил меня»<sup>22</sup>.

Передают, что Ахмад ибн Мухаммад аль-Баляди рассказывал: «Однажды во сне я увидел Ахмада ибн Ханбаля и спросил его: «Абу Абдуллах, как поступил с тобой Аллах?». Он сказал мне: «Аллах простил мне мои грехи и разрешил мне посмотреть не Его лик».

Многие рассказы и предания о праведных людей подтверждают, что души живых людей встречаются и общаются с душами мертвых людей. Сон человека делится на три вида:

- 1. Сон от Аллаха (праведный сон).
- 2. Сон от шайтана (дурной сон).
- 3. Естественный сон.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ибн Аби Дунья «аль-манамат» 123.

Праведный сон может быть:

- А) внушением от Аллаха: во сне Аллах наставляет сердце Своего раба на правильный путь. Аллах разговаривает с человеком во сне, как об этом сказал Убада ибн Самит и другие сподвижники<sup>23</sup>.
- Б) внушением от ангела.
- В) встречей души человека с душами своих родных и близких.
- Г) встречей души умершего (верующего) человека с Аллахом и общением с Ним.

Встреча душ живых и мертвых людей относится к числу праведного сна.

#### КАКОЙ СОН ЯВЛЯЕТСЯ ДОСТОВЕРНЫМ?

Сообщается, что однажды Умар ибн аль-Хаттаб, да будет доволен им Аллах, сказал: «Я удивляюсь тому, что иногда человек что-то видит во сне, и оно сбывается в реальности, а иногда, то, что он видит не сбывается». Тогда Али ибн Абу Талиб, да будет доволен им Аллах, сказал Умару: «О правитель правоверных, Всевышний Аллах в Коране сказал: «Аллах забирает души в момент смерти, а ту, которая пока не умрет, Он забирает во время сна. Он удерживает ту, которой предопределил смерть, а другую отпускает до определенного срока». Во сне душа (спящего человека) поднимается на небо. То, что она видит на небесах, является правдой, а то, что она видит за пределами небес, является неправдой, ибо ей это внушает шайтан».

## КАКИМ ОБРАХОМ ДУШИ ЖИВЫХ ЛЮДЕЙ МОГУТ ВСТРЕТИТЬСЯ С ДУШАМИ МЁРТВЫХ ЛЮДЕЙ?

Иногда некоторые люди спрашивают, каким образом душа живого человека может встретиться с душой мертвого человека, ведь душа живого человека не расстается со своим телом.

На этот вопрос учёные отвечают следующим образом: «Души людей, живых и мертвых, встречаются на небесах. Они (души) узнают друг друга и общаются друг с другом. К ним приходит

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Передается от Убады ибн Самита, что Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, сказал: «Сон верующего человека — одна из сорока шести частей пророчества». Ат-Тирмизи «сунан» № 2271. Этот хадис является хорошим (хасан), достоверным.

ангел сна (маляк ар-ру'йа), которому Аллах поручил сны людей. Этот ангел знает по воле Аллаха каждую душу, ему ведома судьба каждой души. Иногда этот ангел радует души живых людей радостной вестью, а иногда предостерегает их от какого-нибудь бедствия. Следовательно, очень часто сон является милостью Аллаха, ибо очень многие люди становились праведными и прекращали грешить и злодействовать после того, как во сне им объясняли о вреде их поступков. Некоторые люди становились богатыми, увидев во сне место клада и богатства».

Передают, что Умейр Ибн Вахб рассказывал: «Однажды во сне ко мне явился человек и сказал, чтобы я следовал за ним. Я последовал за ним, и он привел меня к одному месту в моем дворе и сказал, что если я раскопаю там землю, то найду клад. Проснувшись утром, я пошел туда, куда он мне указал во сне, начал копать и нашел десять тысяч дирхемов и много серебра. Это случилось сразу после того, как я принял Ислам. Увидев это, моя младшая дочь сказала: «Отец, Аллах намного лучше, чем Хубаль и Узза (идолы, которым поклонялись арабы до Ислама), ибо Аллах обогатил тебя сразу после того, как ты принял Его религию».

Помимо-этого рассказа, существует ряд других историй от праведных людей, которые видели во сне чудеса.

#### ГЛАВА 4

### УМИРАЕТ ЛИ ДУША, ПОДОБНО ТЕЛУ?

По этому вопросу существуют различные мнения. Некоторые ученые заявляют, что человеческая душа умирает, ибо она является творением Аллаха. Такое мнение обосновывается следующими доводам:

А) Множество аятов Корана указывают на то, что смерть постигает все и вся, кроме Аллаха. Всевышний Аллах говорит: «Все на (земле) смертны. Вечен лишь Лик Господа твоего,



**обладающий величием и великодушием»**<sup>24</sup>. В другом аяте Аллах говорит: **«Всякая вещь погибает, кроме Его Лика...»**<sup>25</sup>.

- Б) Из достоверных источников известно, что ангелы умрут. Это указывает на то, что и человеческая душа также подвергается смерти.
- В) Всевышний Аллах в Коране приводит слова неверующих, которые попадут в огонь Ада: **«... По твоей воле дважды мы были мертвы, и дважды ты оживил нас...»**<sup>26</sup>. По мнению некоторых учёных, под первой смертью подразумевается смерть тела, а под второй смерть души.

Однако, существует мнение, что душа не умирает, ибо Аллах сотворил её и даровал ей вечную жизнь. Смертно только тело. Это мнение обосновывается следующими доводами:

- А) Во многих достоверных хадисах говорится, что в загробной жизни душа будет получать награду или наказание вплоть до того дня, когда Аллах возвратит души людей в их тела. Из этого следует, что если бы душа человека умирала, то Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, не рассказывал бы о награде и наказании душ в загробной жизни.
- Б) Всевышний Аллах в одном из аятов Корана сказал: «Никоим образом не считай мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа, радуясь тому, что Аллах даровал им по Своей милости, и ликуя от того, что их последователи, которые ещё не присоединились к ним, не познают страха и не будут опечалены» 27. Данный аят подтверждает, что души мучеников живы.

#### СМЕРТЬ ДУШИ

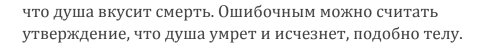
Смерть души отличается от смерти тела. Под смертью души подразумевается её отделение и выход из человеческого тела. Трактуя смерть души таким образом, будет правильно считать,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Коран 55/26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Коран 28/88.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Коран 40/11.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Коран 3/169-170.



#### ГЛАВА 5

## КАК ДУША МЕРТВОГО ЧЕЛОВЕКА МОЖЕТ УЗНАТЬ ДУШУ ДРУГОГО ЧЕЛОВЕКА?

Некоторые задаются таким вопросом: «Как души людей могут узнавать друг друга после смерти? Разве душа человека принимает свой человеческий облик?»

#### Ответ следующий:

Душа человека является отдельным и самостоятельным субъектом. Душа может самостоятельно подниматься на небо и спускаться на землю, заходить и выходить из тела. Описывая душу, Всевышний Аллах в Коране сказал, что она может выходить из тела, заходить в Рай, и подниматься на небо. В одном из аятов Корана Аллах говорит: «...Если бы ты видел беззаконников, когда они оказываются в предсмертной агонии, и ангелы простирают к ним свои руки (и говорят): «Отдайте (выводите) свои души...»<sup>28</sup>. В других аятах Всевышний сказал: «О обретшая покой душа! Вернись к своему Господу удовлетворённой и снискавшей довольство! Войди в круг Моих рабов! Войди в Мой Рай!»<sup>29</sup>; «Клянусь душой и Тем, Кто придал ей совершенный облик (или тем, как Он (Аллах) сделал её облик совершенным), и внушил ей порочность её и богобоязненность» 30; «О человек! Что ввело тебя в заблуждение относительно твоего Великодушного Господа, Который сотворил тебя и сделал твой облик совершенным и соразмерным?»<sup>31</sup>. В одном аяте Аллах сказал, что Он придал душе совершенный облик, а в другом аяте Он сказал, что придал телу человека совершенный облик. Следовательно, у каждой души, как

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Коран 6/93.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Коран 89/27-30.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Коран 91/7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Коран 82/6-7.

и у тела человека, есть свой уникальный отличительный от других облик.

В одном из хадисов Посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Душа верующего человека (после смерти) становится птицей, которая будет сидеть (или питаться) на дереве в Раю до тех пор, пока Аллах не вернет её (душу) в тело». В другом хадисе он сказал: «Когда верующие погибли в битве при Ухуде, Аллах поместил их души в животы зелёных птиц. Их души заходят в Райские реки, едят Райские фрукты и собираются около золотых ламп под сенью Трона ('арш). Когда их души увидели в Раю благую пищу, благое питьё и услышали благие слова, они сказали: «Если бы наши живые братья увидели эти блага, то они бы не перестали сражаться на пути Аллаха и не боялись бы сражений». Тогда Всевышний Аллах сказал им (душам), что Он доведёт их слова до живых верующих, и Он ниспослал следующий аят Своему Пророку: «Никоим образом не считай мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа, радуясь тому, что Аллах даровал им по Своей милости, и ликуя от того, что их последователи, которые ещё не присоединились к ним, не познают страха и не будут опечалены»<sup>32</sup>.<sup>33</sup>

Данный хадис указывает на то, что каждая душа обладает уникальным, свойственным только ей обликом, которым она отличается от других душ. Несмотря на то, что порой телесный облик верующих и неверующих людей может быть схож, их души – разные.

Известно, что ангелы не имеют тел, по своей сути они являются духами, однако они отличаются друг от друга. Подобно ангелам, души людей отличаются друг от друга.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Коран 3/169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ибн Исхак «ас-сира» 4/74, Ахмад «мунад» 1/265, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 4/205, Абу Давуд «сунан» 2520, Абу Йа'ля «муснад» 2331. Данный хадис является достоверным.



### ДУША ЧЕЛОВЕКА ВОЗВРАЩАЕТСЯ В ТЕЛО ПРИ ДОПРОСЕ В МОГИЛЕ

Передают, что аль-Барра' ибн Азиб рассказывал: «Однажды, мы участвовали на похоронах в (местечке) Баки' аль-Гардак, и к нам пришел Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха. Мы сели рядом с пророком и внимательно слушали его. Он трижды произнёс: «Прибегаю к Аллаху от мучений в могиле», а затем сказал: «Когда верующий человек будет в предсмертном состоянии, к нему придут ангелы с лицами подобными солнцу. Они принесут с собой саван и мускус из Рая и сядут около него. Затем к нему придет Ангел смерти, который сядет около его головы и скажет: «О благая душа! Выйди к прощению и довольству Господа». Его душа выйдет, подобно капле воды, вытекающей из сосуда. Ангел смерти заберет её (душу верующего), и тот же час её возьмут другие ангелы (находящиеся около него), завернут её в саван и намажут благовонием. Душа верующего человека будет обладать лучшим ароматом, который только можно найти на земле. Затем ангелы поднимут душу верующего на небеса. Каждый раз, когда они будут проходить с этой душой мимо других ангелов, небесные ангелы будут спрашивать: «Чья это благая душа?». Они ответят: «Душа такогото, сына такого-то», при этом они будут называть его (умершего верующего) лучшими именами. Когда ангелы дойдут с его душой до ближнего неба, они попросят, чтобы им открыли врата неба, и они откроются. Ангелы ближнего неба будут провожать его до второго неба, и так будет продолжаться до тех пор, пока они не поднимутся на то небо, над которым Аллах. Аллах скажет ангелам: «Запишите Моего раба к праведникам и верните его (душу) в землю, ибо Я создал его (человека) из земли, и в землю его верну (после смерти), и выведу его из земли (в День Воскресения)». Затем его душа вернется в тело, после чего к нему придут два ангела, которые посадят его и спросят: «Кто твой Господь?».

Он скажет им: «Мой Господь - Аллах».

Ангелы спросят: «Какая у тебя религия?».

Он скажет: «Моя религия - Ислам».

Ангелы спросят: «Что ты скажешь о том человеке, который был послан к вам? (имеется в виду Мухаммад, мир ему и благословение Аллаха)».

Он скажет: «Он - посланник Аллаха».

Ангелы спросят: «Как ты об этом узнал?».

Он скажет: «Я прочитал книгу Аллаха (Коран), уверовал в него (Посланника Аллаха) и поверил ему».

После этого с неба раздастся голос глашатая: «Мой раб сказал правду, приготовьте ему место и откройте ему дверь в Раю». Затем он (умерший верующий) почувствует аромат Рая, и его могила расширится на огромное расстояние. К нему придет красивый человек в прекрасной одежде и скажет (умершему): «Радуйся, ибо это тот день, который был обещан тебе». Он (умерший) спросит его: «Кто ты?». Он скажет: «Я- твои праведные дела». Тогда умерший скажет: «Господь! Пусть Судный День наступит быстрее, чтобы я вернулся к своей семье и к своему имуществу».

Когда неверующий человек будет находиться в предсмертной агонии, к нему придут ангелы с черными лицами. Они принесут с собой дерюгу из Ада и сядут рядом с ним. Затем к нему придет Ангел смерти, сядет около его головы и скажет: «О скверная душа! Выйди к гневу и негодованию Аллаха». Тогда его душа захочет спрятаться в теле, но Ангел смерти вытащит её, подобно тому, как зубчатый вертел вырывают из мокрой шерсти. Ангел смерти заберет его душу и тот час же другие ангелы поднимут его душу на небеса. Каждый раз, когда они будут проходить с его душой мимо других ангелов, небесные ангелы будут спрашивать: «Чья эта скверная душа?». Они ответят: «Душа такого-то, сына такого-то», при этом они будут называть его (умершего неверующего) наихудшими именами. Когда ангелы дойдут с его душой до ближнего неба, они попросят, чтобы им открыли врата неба, но они не откроются. (Затем Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, прочитал следующий аят): «Воистину не откроются врата небесные для тех, кто считал ложью Наши знамения и превозносился над ними. Они не войдут в Рай, пока



верблюд не пройдет сквозь игольное ушко...»<sup>34</sup>. Тогда Всевышний Аллах скажет: «Запишите его к грешникам». Затем его душа будет брошена на землю. (Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, прочитал следующий аят): «...А кто приобщает сотоварищей к Аллаху, тот словно падает с неба, и птицы подхватят его, или же ветер забросит его в далекое место»<sup>35</sup>. Когда его душа вернется в тело, к нему придут два ангела и спросят:

«Кто твой Господь?».

Он скажет им: «Ммм ... Я не знаю».

Ангелы спросят: «Что ты скажешь о том человеке, который был послан к вам? (имеется в виду Мухаммад, мир ему и благословение Аллаха)».

Он скажет: «Ммм ... Я не знаю».

Голос глашатая раздастся с неба: «Мой раб сказал неправду, приготовьте ему место и откройте ему дверь в Аду». Затем он (умерший неверующий) почувствует жар и огонь Ада, и его могила сузится до такой степени, что его ребра сместятся друг с другом. После этого к нему придет неприятный человек в вонючей одежде и скажет (умершему): «Радуйся плохой вести, ибо это – тот день, который был обещан тебе». Он (умерший) спросит его: «Кто ты?». Он ответит: «Я – твои плохие дела». Тогда умерший скажет: «Господь! Пусть никогда не наступит Судный День»<sup>36</sup>.

Некоторые учёные считают, что после смерти душа человека не вернется в тело до наступления Судного Дня. Они аргументируют своё мнение следующим рассказом: «После смерти ибн аз-Зубайра, Абдуллах ибн Умар, да будет доволен Аллах ими обоими, пришел в его дом и увидел, что тело ибн аз-Зубайра лежит на земле. Ему сказали, что жена ибн аз-Зубейра, Асма' бинт Абу Бакр, очень страдает и тоскует по своему мужу. Абдуллах ибн Умар стал

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Коран 7/40.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Коран 22/31.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ахмад «муснад» 4/287, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 3/55, Абдуллах ибн Ахмад «ассунна» 1438, ибн Манда «аль-иман» 1064, Хунад «аз-зухд» 339, ибн аль-Мубарак «аз-Зухд» 1219, ат-Тайалиси «муснад» 753. Хадис является достоверным.

успокаивать её и сказал: «Знай, что тело твоего мужа умерло, а его душа находится у Аллаха»<sup>37</sup>.

Однако, следует заметить, что вышеприведенный рассказ ни коим образом не указывает на то, что душа человека не возвращается в тело. Согласно мнению большинства учёных, допрос в могиле будет проводиться над душой и телом человека.

Необходимо знать, что душа имеет назначение по отношению к телу в пяти случаях:

- 1. Когда человек находится в утробе матери.
- 2. Когда человек рождается и выходит на свет (при жизни).
- 3. Когда человек спит.
- 4. Когда человек умирает и переходит в загробный мир. Несмотря на то, что после смерти человека душа покидает тело, она (душа) возвращается в тело и отвечает на приветствие того, кто приветствует умершего человека. Однако, это не значит, что тело умершего человека является живым до Судного Дня.
- 5. Когда человек восстанет из могилы в Судный День. Это назначение является самым важным и прочным, ибо после этого тело человека не умрет, не будет спать и не исчезнет.

### ВЫХОД ДУШИ ВЕРУЮЩЕГО И НЕВЕРУЮЩЕГО ЧЕЛОВЕКА ИЗ ТЕЛА

Передают, что аль-Барра' ибн Азиб рассказывал: «Однажды вместе с Пророком, да благословит его Аллах и приветствует, мы отправились хоронить одного из мусульман Медины. Мы подошли к могиле, когда её ещё раскапывали. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, присел и мы уселись вокруг него, сохраняя молчание и спокойствие. Он молчал в течение некоторого времени, а потом поднял голову и сказал: «Когда правоверный раб расстается с мирской жизнью и находится на пороге будущей жизни, к нему подходит Ангел смерти, и ангелы с саваном и благовонием из Рая спускаются с неба и садятся рядом с ним. Ангел смерти усаживается у его

 $<sup>^{37}</sup>$  Ибн Аби Шейба «мусаннаф» 6/202, 345, 7/742, аль-Факихи «ахбар Макка 1677 и ибн Хазм «аль-мухалля» 1\22. Данный рассказ — достоверный.

головы и говорят: «О умиротворённая душа, выходи навстречу прощению и благосклонности Аллаха». Душа правоверного покидает свое тело, подобно тому, как капля вытекает из горлышка сосуда. Все находящееся между небесами и землёй, кроме джиннов и людей, благословляют её (душу правоверного). Затем ангелы возносят душу на небеса. Ангелы каждого неба провожают ее до второго, третьего, четвертого, пятого, шестого, седьмого неба и таким образом вплоть до Трона Аллаха, его книга (правоверного) запишется в верховьях Рая (иллиййун). Тогда Аллах скажет ангелам: «Верните Моего раба в землю, ибо Я создал его (человека) из земли, в землю его верну (после смерти человека), и выведу его из земли (в День Воскресения)». Затем его душа вернется в тело, после чего к нему придут два ангела, которые посадят его и спросят:

- Кто твой Господь?

#### Он ответит:

- Мой Господь Аллах.
- Ты сказал правду. Какая у тебя религия?
- Моя религия Ислам.
- Ты сказал правду. Кто твой пророк?
- Мухаммад.
- Ты сказал правду.

Затем его могила расширится до просторов, которые только может объять его взор. Пред ним предстанет прекрасный мужчина в восхитительном одеянии с благоухающим ароматом и скажет:

- Да вознаградит тебя Аллах благом. Я не знаю, что случилось бы, если бы ты не подчинялся Аллаху и совершал бы грехи.

#### Правоверный спросит:

- Пусть Аллах вознаградит благом и тебя. Кто ты?
- Я твои благодеяния.

Затем для правоверного откроются врата в Рай, и он будет смотреть на свое место в Раю до Судного Дня.

Когда же неверующий раб расстанется с мирской жизнью и находится на пороге будущей жизни, с неба к нему спускаются ангелы с саваном-дерюгой из Ада и садятся рядом с ним. Затем к нему подходит Ангел смерти и усаживается у его головы и говорит: «О скверная душа! Выходи навстречу гневу и негодованию Аллаха». В этот миг душа неверного расползается по его телу, не желая выходить, и Ангел смерти вырывает ее подобно тому, как зубчатый вертел вырывают из мокрой шерсти. Когда его душа выйдет, все, кроме джиннов и людей, находящееся между небесами и землей, проклинают её (душу неверующего). Затем ангелы уносят её в небо, но небеса будут закрытыми для нее. Тогда Великий и Всемогущий Аллах скажет: «Верните Моего раба в землю, ибо Я создал его (человека) из земли, в землю его верну (после смерти человека), и выведу его из земли (в День Воскресения)». Ангелы швыряют душу неверного на землю, и она попадает в своё тело. Затем к неверующему приходят два ангела с громкими голосами и глазами, подобными молнии.

- Кто твой Господь?

Он бормочет:

- Ммм... Я не знаю...

Тогда раздастся голос с одной из сторон могилы: «Пусть будет так, чтобы ты не ответил».

Тогда ангелы ударят его железным молотом с такой силой, что если бы джинны и люди увидели это, то они бы ужаснулись.

Тогда его могила сузится настолько, что его ребра переплетутся друг с другом. Перед ним предстанет отвратительный мужчина в омерзительном одеянии с гнилым запахом и скажет:

- Да вознаградит тебя Аллах злом. Я не знаю, что было бы, если бы ты подчинился Аллаху и не совершал грехи.

Неверующий скажет ему:

- Кто ты?





- Я – твои скверные деяния.

Затем для неверующего откроются врата в Ад, и он будет смотреть на своё место в Аду до Судного Дня».

Помимо вышеприведенного хадиса существуют другие хадисы, указывающие на то, что душа человека возвращается в своё тело, когда ангелы допрашивают его в могиле. Только такие учёные, как ибн Мурра и ибн Хазм утверждали, что душа не возвращается в тело после смерти. Большинство учёных (джумхур) придерживаются противоположного мнения. Исходя из этого, возникает следующий вопрос:

## Только душа или душа вместе с телом получают наказание и награду в могиле?

#### Ответ:

Все учёные, за исключением некоторых философов, единогласны в том, что наказание и награда в могиле достанутся душе и телу человека. В соответствии с достоверными хадисами, Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, утверждал, что неверующего человека в могиле ждет наказание, а верующего человека – награда.

Передают, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Однажды Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, проходя мимо двух могил, услышал голоса двух человек, которые подвергались мучениям в своих могилах. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Их подвергают мучениям, но не за большой грех. Один из них не очищался от собственной мочи, а другой распространял сплетни». Потом он велел принести себе голую пальмовую ветвь, разломал её на две половинки и воткнул их в могилы (этих людей). Его спросили: «О посланник Аллаха, зачем ты сделал это?» - на что он ответил: «Возможно, это будет облегчать их мучения до тех пор, пока ветки не засохнут» 38.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Бухари «сахих» 216 и Муслим «сахих» 292.

Сообщается, что Зейд ибн Сабит, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, проезжал на своем верблюде около стены Бану Наджар. Мы были вместе с ним. Внезапно верблюд Посланника Аллаха, мир ему и благословения Аллаха, стал брыкаться и чуть не выбросил его. Около стены мы увидели несколько могил. Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, спросил нас: «Знает ли кто-нибудь из вас, кто похоронен в этих могилах?» - на что один мужчина ответил: «Да, я знаю». Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, спросил его: «Когда они умерли?». Мужчина сказал: «Они умерли давно, будучи многобожниками». Тогда Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, сказал: «Воистину, люди будут испытаны в своих могилах. Если бы вы не хоронили друг друга, то я бы попросил Аллах, чтоб Он разрешил вам услышать наказание в могиле, которое слышу я». Затем он обратился к нам и сказал: «Прибегайте к Аллаху от наказания в Аду». Мы сказали: «Прибегаем к Аллаху от наказания в Аду». Он сказал: «Прибегайте к Аллаху от мучения в могиле». Мы сказали: «Прибегаем к Аллаху от мучения в могиле». Он сказал: «Прибегайте к Аллаху от явных и тайных смут (наказаний)». Мы сказали: «Прибегаем к Аллаху от явных и тайных смут». Он сказал: «Прибегайте к Аллаху от смуты Даджаля (Антихриста)». Мы сказали: «Прибегаем к Аллаху от смуты Даджаля»<sup>39</sup>.

Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, сказал: «Когда вы завершите чтение второго ташаххуда (мольба, которая читается во время сидения в последнем ракаате намаза), то ищите защиты у Аллаха от четырёх (вещей): от наказания в Аду, от мучения в могиле, от соблазнов жизни и смерти и от соблазнов Даджаля»<sup>40</sup>.

Передают, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал, что Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, учил их следующей мольбе подобному тому, как он учил их Корану: «О Аллах! Я ищу защиты у Тебя от

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Муслим «сахих» 2867.

 $<sup>^{40}</sup>$  Муслим «сахих» 588, ат-Тирмизи «сунан 3604, Абу Давуд «сунан» 983 и ибн Маджа «сунан» 909.

наказания в Аду, от мучения в могиле, от соблазнов жизни и смерти и от соблазнов Даджаля»<sup>41</sup>.

Сообщается, что Абу Аййуб, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды, после заката солнца Посланник Аллаха, мир ему и благословения Аллаха, вышел к нам и услышал какойто страшный крик, после чего сказал: «Это иудеи, которых наказывают в могилах»<sup>42</sup>.

### животные слышат мучения людей в могилах

Сообщается, что Аиша, да будет доволен ею Аллах, рассказывала: «Однажды ко мне пришла старая иудейка и сказала, что (неверующие) люди мучаются в могилах. Я посчитала, что она говорит неправду и не поверила ее словам. Когда ко мне пришел Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, я передала ему слова той иудейки. Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, сказал мне: «Она сказала правду. Умершие (неверующие) люди мучаются в своих могилах так, что животные слышат их мучения»<sup>43</sup>.

Сообщается, что Умм Мубашшир рассказывала: «Однажды ко мне пришел Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Ищите защиты у Аллаха от мучений в могиле». Я спросила его: «А разве в могиле бывают мучения?» - на что он сказал: «Да, люди будут подвергаться мучениям в могилах так, что животные будут это слышать»<sup>44</sup>.

Некоторые учёные рассказывали, что раньше, если какие-либо животные заболевали и переставали есть траву, то люди водили их на кладбища, где животные слышали мучения в могилах и забывали о своей боли.

Передают со слов Анаса бин Малика, да будет доволен им Аллах, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После того как раба Аллаха положат в могилу, а его товарищи

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Муслим «сахих» 950, Ахмад «муснад» 1/242, 258 и ан-Наса'и «аль-муджтаба» 5512.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Бухари «сахих» 1375 и Муслим «сахих» 2869.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Бухари «сахих» 6366 и Муслим «сахих» 586.

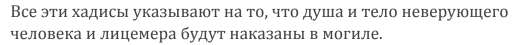
<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Ибн Хиббан «сахих».

уйдут, и он услышит стук их сандалий, к нему явятся два ангела, усадят его и спросят: «Что говорил ты об этом человеке, Мухаммаде, да благословит его Аллах и приветствует?». Он ответит: «Я свидетельствую, что он – раб Аллаха и Его посланник», после чего ему скажут: «Посмотри на своё место в огне (в Аду), Аллах заменил его для тебя на место в Раю». Затем Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «И он увидит эти места. Что же касается неверного (или лицемера), то он ответит (ангелам): «Не знаю, я лишь повторял то, что говорили люди». Тогда ему скажут: «Ты не знал и не читал!» - а потом ему нанесут удар железным молотом между ушей, и он издаст такой крик, который услышат все, оказавшиеся поблизости, кроме людей и джиннов»<sup>45</sup>.

Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После того, как человек будет похоронен, к нему придут два ангела, одного из них зовут Мункар, а другого – Накир. Ангелы спросят умершего: «Что говорил ты об этом человеке, Мухаммаде, да благословит его Аллах и приветствует?». Если умерший был верующим человеком, он скажет: «Мухаммад – раб Аллаха и Его посланник, свидетельствую, что нет бога, кроме Аллаха и свидетельствую, что Мухаммад – раб Аллаха и Его посланник». Ангелы скажут ему: «Мы знали, что ты ответишь именно так». Тогда его могила просветлеет и расширится на семьдесят локтей. Затем ему будет сказано: «Спи», а он скажет: «Я хочу вернуться к своей семье и родным и рассказать им об этом». Если же умерший был лицемером, то на вопрос ангелов он ответит: «Я не знаю, я лишь повторял то, что говорили люди». Ангелы скажут ему: «Мы знали, что ты ответишь именно так». Тогда земле будет сказано, чтобы она сузилась, и она сузится настолько, что его ребра переплетутся друг с другом. Он будет подвергаться наказанию до тех пор, пока Аллах не воскресит его»<sup>46</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Бухари «сахих 1338 и Муслим «сахих» 2870.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ат-Тирмизи «сунан» 1071, ибн Аби Асим «ас-сунна» 864 и аль-Аджурри «аш-шари'а» стр. 366. Хадис является хорошим (хасан).



### ХАДИСЫ О ТОМ, ЧТО МОГИЛА БУДЕТ УДАРЯТЬ ВСЕХ

Сообщается, что Абдулла ибн Умар, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Это тот, из-за которого Трон Аллаха содрогнулся, за которого семьдесят тысяч ангелов совершали заупокойную молитву, которого один раз ударила могила, а затем расширилась для него» - имея в виду своего сподвижника Са'да ибн Муаза»<sup>47</sup>.

Передают, что Аиша, да будет доволен ею Аллах, рассказывала, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «У могилы есть право ударять всех людей. Если кто-то спасется от удара могилы, то это – Са'д ибн Муаз»<sup>48</sup>.

По мнению учёных, удар могилы приходится на тело и душу человека.

# ЧЕЛОВЕК ДЕЙСТВИТЕЛЬНО ПОДВЕРГАЕТСЯ МУЧЕНИЯМ В МОГИЛЕ

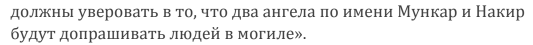
Все учёные («ахлю ас-сунна ва аль-джама'а») единогласны в том, что в могиле человек подвергается мучению.

Сообщается, что Абу Абдуллах говорил: «В могиле человек подвергается мучению, и только заблудшие люди могут отвергать этот факт».

Передают, что Ахмад ибн Ханбаль, да помилует его Аллах, рассказывал: «Однажды я спросил Абу Абдуллаха о мучении в могиле. Он сказал: «В достоверных хадисах рассказывается, что в могиле есть мучения. Мы должны уверовать в это и подтверждать, ибо Всевышний Аллах в Коране сказал: «Придерживайся того, что вам скажет Посланник». Мы также

 $<sup>^{47}</sup>$  Ан-Наса'и «сунан» 2055, ибн Са'д «ат-табакат» 3/430. Хадси является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ахмад «муснад» 6/55, 98 и «фадаиль ас-сахаба» 1501, Абдуллах ибн Ахмад «ас-сунна» 1412, ибн аль-Джа'д «муснад» 1548 и аль-Хайсами «маджма' заваид» 279.



## НЕВЕРУЮЩИЙ ЧЕЛОВЕК БУДЕТ ПОДВЕРГНУТЬ НАКАЗАНИЮ ПОСЛЕ СМЕРТИ, В НЕЗАВИСИМОСТИ ОТ ТОГО, БЫЛ ЛИ ОН ПОХОРОНЕН ИЛИ НЕТ

Мучения в могиле можно назвать мучениями загробной жизни. Любой умерший человек, заслуживающий наказания, получит его, независимо от того, был ли он похоронен или нет. Если даже человека съело животное, или он сгорел и превратился в пепел, или утонул в воде – его душа все равно будет соединена с телом, и он будет наказан, если он заслуживает этого.

Передают со слов Самуры бин Джундуба, да буде доволен им Аллах, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, часто спрашивал своих сподвижников: «Видел ли кто-либо из вас какой-нибудь сон?», - и тогда ему рассказывали то, что было угодно Аллаху. Однажды утром он сказал им: «Поистине, сегодня ночью ко мне явились двое, которые сказали «Пошли!». Я пошёл с ними, и (через некоторое время) мы подошли к лежавшему навзничь человеку, над которым с железным крюком (в руках) стоял другой (человек), вонзивший этот крюк в угол его рта, ноздрю и глаз с одной стороны, и раздиравший их до затылка. Он переходил к другой стороне (лица) и делал с ней то же, что с первой, и ещё до того, как он заканчивал разрывать одну сторону, другая сторона (снова) становилась такой же, как прежде, а потом он снова возвращался к ней и делал тоже, что и в первый раз. Я сказал им: «Преславен Аллах! (Субхана-Ллах!) Кто эти двое?», - они же сказали «Иди, иди!», - и мы пошли (дальше, а через некоторое время) подошли к лежавшему человеку, над которым с камнем (в руках) стоял другой человек, бросавший этот камень на голову (лежавшего) и разбивавший её. И (после того, как он наносил удар) камень откатывался в сторону, а (этот человек) шёл за камнем и (снова) брал его, и ещё до того, как он возвращался, голова (первого снова становилась такой, как прежде), после чего он (снова подходил) к нему и делал с ним то же, что и в первый раз. Я сказал: «Преславен Аллах! Кто эти двое?», - они же сказали мне: «Иди, иди!», - и мы пошли (дальше, а через некоторое время)



подошли к чему-то, напоминающему печь. Мы заглянули туда, и оказалось, что там находится обнажённые мужчины и женщины, к которым снизу подступал огонь. Когда огонь подбирался к ним (совсем близко), они поднимали крик. Я спросил: «Кто эти (люди)?», - они же сказали мне: «Иди, иди!», - и мы пошли (дальше, а через некоторое время) подошли к (какой-то) реке, (вода которой была) красной, как кровь. В этой реке плавал (какой-то) человек, (в то время как) на берегу реки стоял другой человек, перед которым лежала целая груда собранных им камней. Человек в реке плавал (некоторое время), потом к нему подходил человек, собравший камни, и (тогда находившийся в реке) открывал для него рот, а (стоявший на берегу) бросал в него камень, после чего тот (снова начинал) плавать. А потом он возвращался к нему, и каждый раз, когда он возвращался, (человек, плававший в реке), открывал для него рот, а он бросал в него камень. Я спросил их: «Кто эти двое?», - они же сказали мне: «Иди, иди!», - и мы пошли (дальше, а через некоторое время) подошли к саду, где было множество высоких деревьев. В этом саду находился человек, вокруг которого собрались очень много детей. Я спросил: «Кто эти (люди)?», - они же сказали мне: «Иди, иди!», - и мы пошли (дальше, а через некоторое время) подошли к человеку, который раздувал огонь и ходил вокруг него. Я спросил их: «Что это?», - они же сказали мне: «Иди, иди!», - и мы пошли (дальше, а через некоторое время) подошли к огромному дереву. Мне никогда не приходилось видеть дерева больше и прекраснее, чем это. Они сказали мне: «Поднимайся!», - и мы принялись подниматься (по этому дереву, пока не добрались) до дома, лучше которого я ещё не видел. В нем были старики и дети. Затем мы поднялись и зашли в другой дом, который был лучше и красивее первого. Я сказал им (моим спутникам): «Поистине, минувшей ночью я видел (много) удивительного, но что же я видел?». Они сказали: «Мы обязательно поведаем тебе (об этом). Что касается первого человека, мимо которого ты проходил, и которому углы рта, ноздри и глаза раздирали до (самого) затылка, то (вина его состоялась в том, что) по утрам он выходил из своего дома и повсюду распространял ложь. Он будет наказан таким образом вплоть до Судного Дня. Что касается второго человека, голову которого разбивали камнем, то этот человек (сначала) читал Коран, а (потом) отвергал его и не следовал ему. К тому же, он



просыпал обязательную молитву. Он будет наказан таким образом вплоть до Судного Дня. Что касается нагих мужчин и женщин, которые находятся в некоем подобии печи, то поистине, они – прелюбодейки. Что касается плававшего в реке человека, мимо которого ты проходил, и которому набивали рот камнями, то он занимался ростовщичеством. Что касается человека (находившегося) в саду, то поистине, это – Ибрахим, а все окружавшие его дети являются младенцами (которые умерли, не достигнув совершеннолетия). Что же касается человека, который разжигал и ходил вокруг огня, то это – Малик, страж Ада. Первый дом, в который ты вошел, предназначен для обычных верующих, что же касается этого дома, то это - дом павших за веру. Я Джибриль, это – Микаиль, а теперь подними голову». Подняв голову, я увидел над собой нечто вроде облака, они сказали: «Это твоё жилище». Я сказал: «Позвольте же мне войти в моё жилище!». (Однако) они сказали: «Поистине, твоя жизнь ещё не завершена, а когда она закончится, ты придёшь в своё жилищу!»<sup>49</sup>.

Сообщается, что Абдуллах ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Одному умершему человеку полагалось сто ударов плетью, однако он стал просить у Аллаха облегчения, и Аллах сократил ему наказание до одного удара плетью. Затем его могила была наполнена огнём, а когда огонь утих, он пришел в себя и спросил: «Почему вы ударили меня?». Ему было сказано: «Один раз ты совершил молитву без омовения, а в другой раз ты прошёл мимо угнетаемого человека и не помог ему»<sup>50</sup>.

Передают, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, рассказывая о своём путешествии на небеса, сказал: «Я сел на Бурак (животное, на котором Пророк поднялся на небеса), шаги которого доходили до конца его взора. Со мной был Джибриль. Мы увидели народ, который в течение дня сеял, а на следующий день собирал урожай, но даже после сбора урожая посев не уменьшался. Я спросил Джибриля: «Кто эти люди?» - на что он сказал мне: «Они мученики, которые пали за веру.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Бухари «сахих» 7047.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ат-Тахави, ибн Абд аль-Барр «ат-тамхид» 23/299, аль-Мунзири «ат-таргиб ва ат-тархиб» 3/132 (3380). Хадис является достоверным.

Воистину, Аллах умножает им их награды до семи ста раз, ибо Аллах сказал: «Он (Аллах) возместит все, что бы вы ни израсходовали. Он наилучший из дарующих удел»<sup>51</sup>. Затем мы пошли дальше, пока не дошли до людей, головы которых разбивались камнями. Каждый раз, когда их головы разбивались, они (головы) снова становились целыми, как прежде. Я спросил Джибриля: «Кто эти люди?» - на что он сказал мне: «Это те, которые не совершали молитву». Затем мы пошли дальше, пока не увидели людей, находящихся посередине поля. Они паслись там, подобному тому, как животные пасутся и едят колючки. Я спросил Джибриля: «Кто эти люди?» - на что он сказал мне: «Это те, которые не давали закят со своего имущества. Аллах не навредил им, это они сами себе навредили». Затем мы пошли дальше, пока не увидели людей, перед которыми была кастрюля с хорошим мясом, и кастрюля с плохим и вонючим мясом. Эти люди не притрагивались к хорошему мясу, но ели плохое. Я спросил Джибриля: «Кто эти люди?» - на что он сказал мне: «Это те, которые оставляли своих жен, которые были им дозволены, и шли к другим женщинам, которые были им запрещены». Затем мы подошли к бревну, лежавшему на дороге, оно било каждого человека (который сбивал других людей с пути Аллаха), проходящего по этой дороге. Аллах говорит: «Не садитесь на дорогах, угрожая и сбивая с пути Аллаха...»<sup>52</sup>. Затем мы пришли к мужчине, который собирал так много дров, что не мог их поднять, однако он не переставал добавлять в эту кучу ещё дрова. Я спросил Джибриля: «Кто этот человек?» - на что он сказал мне: «Этот мужчина принадлежит твоей общине. При жизни он брал много доверенного (или долгов), но не мог расплатиться». Затем мы пришли к людям, губы которых резались железными ножницами, но каждый раз, после того, как их губы изрезались, они приобретали изначальную форму. Я спросил Джибриля: «Кто эти люди?» - на что он сказал мне: «Это те, которые призывали к смуте». Затем мы подошли к маленькому камню, из него вышел бык. Он вышел и вскоре захотел войти обратно в камень, однако он не смог сделать этого. Я спросил Джибриля: «Что это?» - на что он сказал мне: «Этот бык – человек, который говорил что-либо, а

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Коран 34/39.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Коран 7/86.

затем расстраивался из-за сказанных им слов, но не мог вернуть их обратно»<sup>53</sup>.

Сообщается, что Анас ибн Малик, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда я поднимался на небо, я увидел людей, которые царапали себе лица и грудь своими медными ногтями. Я спросил: «О Джибриль! Кто Эти люди?». Он сказал мне: «Это те, которые ели мясо людей (говорили о людях плохое и сплетничали) и покушались на их (людей) честь»<sup>54</sup>.

#### ГЛАВА 7

#### ОТВЕТ ТЕМ, КТО ОТРИЦАЕТ СУЩЕСТВОВАНИЕ МУЧЕНИЙ В МОГИЛЕ

Некоторые люди спрашивают, как можно доказать, что в могиле есть мучения. Ведь неоднократно после захоронения люди открывали могилы и не находили там ни ангелов, избивающих людей железным молотом, ни змей, ни огня. Некоторые утверждают, что для того, чтобы удостовериться в существовании наказания в могиле, они клали на грудь умершего зерна. После завершения погребения они вскрывали могил, но обнаруживали зерна, неподвижно лежащими на груди усопшего. Эти люди спрашивают: «Как же можно доказать, что в могиле человек подвергается мучениям?».

Некоторые другие люди заявляют, что хадисы, рассказывающие о мучениях или вознаграждении в могиле, противоречат человеческому разуму и логике. Они приводят следующие доводы:

Если кого-нибудь убили посредством распятия на кресте, и покойный долго находился на нем, то почему же никто, на пример, не видят, как его допрашивают ангелы?

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Ат-Табари «тафсир» 8/239 и аль-Хайсами «маджма' аз-заваид» 1/72.

 $<sup>^{54}</sup>$  Ахмад «муснад» 3/224, Абу Давуд «сунан» 4878, ат-Табари «сарих ас-сунна» 39, аль-Хатиб «тарих Багдад» 5/116. Хадис является хорошим (хасан).

Если человек съело животное или птицы, то каким образом можно собрать его тело по кускам? Как такого умершего человека могут допрашивать ангелы? Каким образом могила такого человека может стать садом или огненной ямой для него, как об этом говориться хадисах?

Ниже приведем аргументы, подтверждающие, что в могиле есть мучения:

**Первый аргумент.** Необходимо знать, что пророки и посланники Аллаха никогда не рассказывали что-либо, противоречащее человеческой природе. Рассказы пророков и посланников делятся на два вида:

- 1. Постижимые для человеческого разума рассказы.
- 2. Непостижимые для человеческого разума рассказы.

К таким рассказам относятся рассказы о загробной жизни, о Судной Дне, о награде и наказании и т.д. Для того, чтобы не сбиться с истинного пути, необходимо понимать слова пророков и посланников в буквальном смысле. Пророки и посланники ничего не преувеличивали. Невзирая на ограниченные возможности человеческого разума, верующий человек должен уверовать в то, что говорили пророки и посланники. Что касается тех людей, чьи сердца покрыты мраком невежества, то они всегда находятся в сомнении.

Всевышний Аллах говорит: **«Те, которым даровано знание,** видят, что ниспосланное тебе от твоего Господа есть истина, которая ведет к пути Могущественного, Достохвального (Аллаха)»<sup>55</sup>.

Он также говорит: **«Разве тот, кто знает, что ниспосланное тебе является истинной, может быть подобен слепцу?** ...»<sup>56</sup>.

В другом аяте говорит: **«Те, кому Мы даровали Писание,** радуются тому, что ниспослано тебе. Но среди союзников (иудеев и язычников) есть такие, которые отрицают часть этого...»<sup>57</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Коран 34/6.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Коран 13/19.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Коран 13/36.



- 1. Мирская жизнь.
- 2. Загробная жизнь.
- 3. Вечная жизнь.

Всевышний Аллах установил законы и нормы для каждой из этих жизней. Для мирской жизни Всевышний Аллах установил виды поклонений, которые человек должен соблюдать телом и душой. В мирской жизни душа человека следует телу.

Аллах также установил законы для загробной жизни. Умерший будет соблюдать эти законы душой и телом. В загробной жизни тело человека будет следовать за его душой. Если умерший человек заслужил наказание в могиле, то его тело будет чувствовать боль наказания вместе с душой. Если же он заслужил награду, то его тело будет наслаждаться наградой вместе с душой. В мирской жизни тело человека является его внешним проявлением, а его душа – скрытым. В мирской жизни тело человека подобно могиле, внутри которой находится душа. В загробной жизни душа человека является его внешним проявлением, а его тело – скрытым. В загробной жизни душа человека подобна могиле, внутри которой существует тело.

По Своей милости Всевышний Аллах приводит нам в мирской жизни доказательства этих фактов в снах. Результаты научных исследований показывают, что порой человек во сне может видеть, как его избивают. После пробуждения от такого сна, человек может обнаружить следы избивания на своём теле. Человек также может увидеть во сне, как он что-либо ест или пьет. После пробуждения он может ощутить вкус этой еды или питья у себя во рту. Более того, спящий человек может встать с кровати во время сна и совершить какие-либо действия: передвигаться, бить других или защищаться от кого-то. Такое явление может быть объяснено тем, что душа человека, находящаяся вне тела человека, попросила помощи у тела. Если же душа спящего человека войдет в тело во время такого сна, то человек проснется и осознает, что он делает. Следовательно, тело человека следовало за его душой. Этот же процесс происходит в загробной жизни, только более масштабно. В загробной жизни душа человека отдалится от тела, но не полностью.



Если люди изучат вышеприведенные и другие подобные факты, и состояния, то все сомнения исчезнут: они поверят в то, что в могиле они могут быть подвержены мучениям или вознаграждены; в то, что могила быть Райским садом или Адской ямой.

**Третий аргумент.** Всевышний Аллах по Своей мудрости скрыл от людей события загробной жизни. Мудрость этого состоит в том, чтобы узнать, кто из людей истинно верует в скрытое (гайб). Необходимо также упомянуть, что бывали случаи, когда на смертном одре люди видели пришедших к ним ангелов.

Рассказывается, что Хайр ан-Нассадж, да помилует его Аллах, при смерти сказал: «Потерпи немного! Ты успеешь выполнить свой приказ (имеется в виду, что увидев Ангела смерти, он попросил его не торопиться забрать его душу, ибо Ангел смерти успеет сделать это), а я могу не успеть совершить то, что приказано мне (имеется в виду совершение молитвы)». Затем он попросил воды, совершил омовение и молитву и умер, сказав перед этим: «Теперь выполни то, что тебе приказано».

Сообщается, что находясь на смертном одре, Умар ибн Абд аль-Азиз, да помилует его Аллах, обратился к Аллаху с таким словами трижды: «Ты мне приказал, но я не всегда выполнял Твои приказы. Ты запретил мне грешить, но я иногда совершал грехи. Нет бога, кроме Аллаха». Затем он поднял свою голову и стал пристально смотреть наверх. Люди из его окружения сказали ему: «Правитель верующих, Вы так пристально смотрите на что-то» на что он сказал: «Я сейчас вижу тех, кто пришел ко мне. Они – ни люди и ни джинны». Вскоре он умер.

Сообщается, что Фудаля ибн Динар рассказывал: «Я пришел к Мухаммаду ибн Васи', когда он находился при смерти. Я слышал его слова: «Добро пожаловать, ангелы моего Господа. Нет силы и могущества, кроме как у Аллаха». Услышав эти слова, я почувствовал очень приятный, ранее неведомый для меня запах. Затем Мухаммад устремил свой взор вверх и умер».

Помимо этих рассказов, существует множество других рассказов, подтверждающих, что по воле Аллаха люди могут видеть ангелов и других скрытые для взора людей существа.



В Коране Всевышний Аллах говорит: «А когда душа подступает к горлу, и вы смотрите на умирающего, Мы находимся ближе вас к нему, хотя вы не видите этого» 58. Эти аяты говорят о том, что ангелы, ниспосланные Аллахом к умирающему, чем окружающие его люди. Ангел Смерти забирает душу умирающего и обращается к ней, но людям не дано увидеть или услышать этого. Если умирающий человек был верующим, то от его души исходит подобный лучам солнца свет и запах приятнее аромата мускуса, но другие люди не видят и не чувствуют этого. Ангелы поднимают его душу на небеса, но люди также не видят этого. Затем душа умершего спускается с небес и наблюдает за тем, как люди омывают тело умершего, заворачивают его в саван и несут в могилу. В этот момент душа восклицает: «Куда вы меня несёте?», но люди не слышат этого.

Несмотря на то, что умершего человека кладут в могилу и закапывают в землю, ангелы способны добраться до него. Если могилу усопшего засыпать камнями или покрыть медью, ангелы всё равно доберутся до него. Необходимо четко понимать, что ангелам и джиннам не составляет труда проходить сквозь такие огромные в человеческом понимании преграды. Для ангелов земля и камни, словно воздух для птицы (т.е. как птица с легкостью парит в воздухе, так и ангелы могут проходить через землю и камни). Стоит также помнить о том, что для некоторых людей могила расширится на огромное расстояние, а для других сузится. Могила также один раз сжимает любого умершего человека: ни разум, ни природа человека не должна отвергать этого. Тот факт, что в случае вскрытия тело умершего остается невредимым не является подтверждением того, что могила не ударила этого человека. Вполне возможно, что могила его ударила с такой силой, что его ребра переплелись друг с другом, но через некоторое время его ребра вернулись в нормальное положение.

Один праведник рассказывал, что однажды ему пришлось выкопать три могилы. По окончании работы он решил отдохнуть и прилёг. Во сне он увидел двух ангелов, спустившихся с неба. Один из этих ангелов подошел к одной из трёх могил,

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Коран 56/83,84,85.

выкопанных этим человеком, и сказал другому: «Запиши – три мили на три мили». Затем этот ангел подошел к другой могиле и сказал другому ангелу: «Запиши – миля на милю». Затем он подошел к третьей могиле и сказал другому: «Запиши – пядь на пядь». Через некоторое время после пробуждения ото сна праведник увидел, как на кладбище принесли незнакомого мужчину и похоронили в первой могиле. Позже принесли другого мужчину и похоронили во второй могиле. Затем принесли богатую женщину, которую провожало много людей, и похоронили в третью могилу.

**Четвертый аргумент.** Огонь и зелень в могиле отличны от мирского огня и зелени. Огонь и зелень в могиле относится к загробной жизни, поэтому живые люди не в состоянии видеть их. Огонь в могиле будет очень жаркой и пламенной, но живые люди не смогут почувствовать или увидеть этого. Удивительным является то, что если в одной могиле похоронили двух людей, один из которых заслужил награду, а другой – наказание, то могила станет Райским садом для того, кто заслужил награду, и Адской ямой для того, кто заслужил наказание. В такой ситуации награда первого умершего не будет доходить до второго, а наказание второго умершего не будет доходить до первого.

Мощь и сила Всемогущего Аллаха велика. Аллах показывает нам в этом мире Свою силу и мощь, однако люди не всегда верят в чудеса Аллаха.

### ПОЧЕМУ АЛЛАХ СКРЫЛ ОТ ЛЮДЕЙ, НО НЕ ОТ ЖИВОТНЫХ, МУЧЕНИЕ МОГИЛЫ?

Всевышний Аллах скрыл мучения могилы от людей, дабы испытать, кто из них уверует в скрытое, а кто из них не уверует. Необходимо отметить, что по Своей воле Всевышний Аллах иногда показывает людям мучение могилы.

Сообщается, что Абу Абдуллах Мухаммад ибн ар-Разиз аль-Харрани рассказывал: «Однажды после совершения послеполуденной молитвы я отправился в сад. Когда солнце приближалось к закату, я проходил через кладбище и увидел огонь, пылающий из одной могилы. Умерший человек лежал в центре могилы. Я стал тереть себе глаза и спрашивать – сон ли

это или явь? Увидев городскую стену, я убедился в том, что не сплю. Придя домой, я был таким напуганным, что не смог даже поесть. Через некоторое время я поинтересовался, кем был тот умерший человек и узнал, что при жизни он помогал тиранам и умер в тот день, когда я видел огонь в его могиле».

Сообщается, что аш-Ша'би рассказывал, что однажды один мужчина сказал Пророку, да благословит его Аллах и приветствует: «Я проходил мимо (колодца) Бадр и увидел, как из земли вышел один мужчина, которого палкой загнал обратно в землю другой мужчина. Избитый мужчина снова вышел из земли, а другой также продолжал колотить его. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Это – Абу Джахль ибн Хишам, таким образом он будет наказан вплоть до Судного Дня»<sup>59</sup>.

Сообщается, что Абдуллах рассказывал: «По дороге из Мекки в Медину, я проезжал через кладбище. Внезапно некий мужчина вышел из пылающей могилы. Этот человек тащил за собой оковы, свисающие с его шеи. Он обратился ко мне и сказал: «Абдуллах, дай мне воды». Я так и не понял, был ли я с ним знаком или нет. Затем появился другой мужчина и сказал: «Абдуллах, не давай ему воды». Сказав эти слова, он схватил оковы первого человека и затащил его обратно в могилу»<sup>60</sup>.

Передают, что Абу Куза'а рассказывал: «Однажды, по пути в Басру, мы услышали рев осла. Мы спросили людей: «Что это за рев?» - на что они сказали нам: «Это рев одного мужчины, который на каждую просьбу своей матер говорил ей: «Реви, как осел». Когда он умер, он стал сам издавать ослиный рев в своей могиле каждую ночь».

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ат-Табарани «аль-му'джам аль-авсат» 6/335 и ибн Аби Шейба «мусаннаф» 6\175. Данный хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Ибн Абд аль-Барр «ат-тамхид» 20/9.

## СОВЕРШЕНИЕ МОЛИТВЫ БЕЗ ОМОВЕНИЯ И ОТКЛАДЫВАНИЕ МОЛИТВЫ НА ПОЗДНЕЕ ВРЕМЯ МОГУТ СТАТЬ ПРИЧИНОЙ МУЧЕНИЙ В МОГИЛЕ

Сообщается, что Амр ибн Динар рассказывал: «Однажды сестра одного из жителей Медины заболела и умерла. Мединец похоронил ее. Вернувшись домой после похорон, он обнаружил, что забыл в могиле сестры свою вещь. Он обратился к могильщику, который выкопал могилу для его сестры, и попросил его помочь раскопать могилу снова, чтобы он забрал забытую вещь. Они раскопали могилу и нашли забытую вещь. Брат умершей девушки решил посмотреть на состояние своей сестры. Слегка приподняв доски, он обнаружил, что могила его сестры наполнена огнем. Он поставил доску обратно на место, пошел к своей маме и спросил ее: «Что наделала моя сестра?». Его мама сказала: «Она откладывала молитвы на позднее время, совершала молитвы без омовения, ходила к домам соседей и подслушивала их разговоры, а затем пересказывала их другим людям».

#### ДРУГИЕ ПРИЧИНЫ МУЧЕНИЙ В МОГИЛЕ

Сообщается, что однажды один мужчина спросил Абу Исхака аль-Физари, принимается ли покаяние человека, который раскапывает могилы с целью грабежа. Абу Исхак сказал: «Да, если он правдив в своем покаянии и у него хорошие намерения». Тогда тот мужчина сказал: «Я раскапывал могилы с целью грабежа и не раз обнаруживал людей, лица которых были отвернуты от Киблы». Аль-Физари не знал из-за чего лица этих умерших были отвернуты от Киблы и спросил аль-Авзаи. Аль-Авзаи сказал: «это те люди, которые не соблюдали сунну Пророка, да благословит его Аллах и приветствует».

Сообщается, что когда одного человека, раскапывавшего могилы с целью грабежа спросили о том, по какой причине он перестал этим заниматься, он сказал: «Однажды я раскопал могилу и увидел мужчину, в которого были вбиты гвозди. Один большой гвоздь был вбит в его голову, а другой – в его ногу».

Сообщается, что когда другого человека, раскапывавшего могилы с целью грабежа спросили о том, по какой причине он перестал

это делать, он сказал: «Я обнаружил, что лица всех людей, чьи могилы я раскапывал, были отвернуты от Киблы».

Мой друг<sup>61</sup> Абу Абдуллах Мухаммад ибн Масаб ас-Салями, праведный и правдивый человек, рассказывал мне: «Однажды в Багдаде на рынок кузнецов пришел мужчина, чтобы продать гвозди. Один из кузнецов купил у него гвозди и стал накалять их, однако они никак не поддавались плавлению. Он пробовал несколько раз, но безуспешно. Затем он стал искать мужчину, который продал ему эти гвозди и когда нашел его, спросил: «Откуда у тебя эти гвозди?» - на что тот ответил: «Я их нашел». Кузнец спросил: «А где ты их нашел?» - на что тот сказал: «Однажды я увидел раскопанную могилу, в которой были кости. В эти кости были вбиты эти гвозди. Я решил вытащить эти гвозди из костей, но не смог. Я взял камень, разбил кости и собрал эти гвозди». Абу Абдуллах сказал мне, что он видел эти гвозди. Когда я попросил, чтобы он описал их, он сказал: «Эти гвозди были маленькими, с двумя шапочками».

Сообщается, что однажды Умар ибн Абд аль-Азиз спросил Масляму ибн Абд аль-Малика: «Масляма, кто хоронил твоего отца?». Масляма сказал: «Такой-то человек». Умар спросил: «А кто хоронил аль-Валида?» - на что тот сказал: «Такой-то человек». Человек, который хоронил твоего отца и аль-Валида рассказал мне, что когда он положил их в могилу и стал развязывать узлы савана, он обнаружил, что их лица были отвергнуты от Киблы. Умар сказал ему: «Масляма, когда я умру, потрогай моё лицо в могиле, прежде чем засыпать ее землей и посмотри, произошло ли со мной то, что случилось с этими двумя или нет?». На похоронах Умара, Масляма опустил его в могилу, потрогал его лицо и обнаружил, что лицо Умара было направлено в сторону Киблы».

Передают, что Абд аль-Хамид ибн Махмуд рассказывал: «Однажды, когда я сидел около Абдуллаха ибн Аббаса, к нему пришли люди и сказали: «Мы поехали совершать паломничество, и один из наших друзей умер в пути. Мы выкопали ему могилу, и сделали могильную нишу (ляхд). Когда мы закончили, в нише его могилы внезапно появилась змея. Мы выкопали ему другую

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Друг автора книги.

могилу, однако эта змея опять появилась». Тогда Абдуллах ибн Аббас сказал им: «Эта змея является для него оковами. Клянусь Аллахом, если вы выкопаете для него всю землю, то все равно эта змея будет в его могиле. Идите и похороните своего друга». Они пошли и похоронили его. Когда они пришли к жене своего умершего друга и спросила её, чем занимался ее муж, она сказала: «Он был торговцем и давал людям деньги под проценты».

#### ПОРИЦАНИЕ СПОДВИЖНИКОВ ПРОРОКА МОЖЕТ СТАТЬ ПРИЧИНОЙ МУЧЕНИЯ В МОГИЛЕ

Сообщается, что Абу Исхак рассказывал: «Однажды меня попросили обмыть покойника. Когда я начал омывать его и открыл его лицо, я увидел змею, душившую его за горло. Я ушел, так и не помыв покойника. Мне сказали, что этот умерший человек ругал сподвижников, да будет доволен Аллах всеми ими».

Помимо этого рассказа есть другие правдивые рассказы, которые указывают на то, что в могиле есть мучения.

Пятый аргумент: В этом мире Всевышний Аллах показывает чудеса, дабы мы задумались. К примеру, известно, что ангел Джибриль иногда приходил к Пророку Мухаммаду, да благословит его Аллах и приветствует, в облике мужчины и говорил человеческим голосом так, что его слышал только Пророк, а сподвижники не могли ни видеть, ни слышать Джибриля. Также известно, что иногда Откровение Аллаха (вахй) с ниспускалось к Пророку Мухаммаду, как звон колокола, однако кроме Пророка никто не слышал этот звон. С нами сосуществуют джинны, которые разговаривают громкими голосами, но мы не слышим их. Во время битвы при Бадре ангелы спустились с неба и сразились вместе с мусульманами против неверующих, однако мусульмане не видели их. Всевышний Аллах по Своей мудрости скрыл от человеческого глаза многие явления, которые происходят вокруг нас.

Верующий человек не может отвергать то, что Аллах Мощен над всякой вещью, и некоторые явления Он предпочел скрыть от людей. Когда Всевышний Аллах показал людям мучения в могиле, то некоторые из них потеряли сознание, а другие – умерли от страха.

Каждый из нас может выкопать могилу и сделать её настолько широкой и глубокой, насколько захочет, так почему же Всевышний Аллах не может этого сделать? Всевышний Аллах расширить могилу человека на огромное расстояние, но человеческий глаз не заметит этого.

#### ДУША ЧЕЛОВЕКА МОЖЕТ ВЕРНУТЬСЯ В ТЕЛО НЕЗАВИСИМО ОТ ТОГО, В КАКОМ ПОЛОЖЕНИИ УМЕР ЧЕЛОВЕК

Душа человека вернется в тело, независимо от того, в каком положении его настигнет смерть: на кресте, в воде или в огне. Не смотря на то, что люди не могут видеть, как душа возвращается в тело, существует множество объяснений этому явлению. Можно привести такой пример: душа человека, упавшего в обморок, находится в его теле и человек остается живым, но признаки жизни в нем отсутствуют.

Известно, что Всевышний Аллах наделил неодушевлённые предметы чувствами, восприятием и способностью восхвалять Аллаха. Во многих аятах Корана говорится о том, что некоторые камни могут упасть от страха перед Аллахом, что горы и деревья склоняются перед Аллахом, что камни, воды и растения восхваляют Аллаха.

Всевышний Аллах говорит: **«Его (Аллаха) славят семь небес, земля и те, кто на них. Нет ничего, что не прославляло бы Его хвалой, но вы не понимаете их славословия**...»<sup>62</sup>.

В другом суре Аллах говорит: **«Мы подчинили горы, и они славословили вместе с ним (Давудом) после полудня и утром**»<sup>63</sup>.

В другой суре Аллах говорит: **«Мы одарили Давуда (Давида) милостью от Нас и сказали: «О горы и птицы! Славьте (Аллаха) вместе с ним...»**<sup>64</sup>.

В другой суре Аллах говорит: **«Неужели ты не видишь, что** перед Аллахом падают ниц те, кто на небесах и на земле,

JI

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Коран 17/44.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Коран 38/18.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Коран 34/10.

солнце, луна, звезды, горы, деревья, животные и многие люди...»<sup>65</sup>.

В другой суре Аллах говорит: **«Разве ты не видел, что Аллаха** славят те, кто на небесах и на земле, а также птицы с распростёртыми крыльями? Каждый знает свою молитву и своё славословие...»<sup>66</sup>.

В этих аятах говорится о действительных прославлениях и молитвах, которые совершают горы, птицы, животные и весь живой и неживой мир. Такое повсеместное поклонение могут отвергать только лжецы и неверующие люди. Всевышний Аллах в Коране сказал, что Он обращается к небу и земле, что они слышат Его слова и отвечают на Его слова. Всевышний Аллах говорит:

«Потом Он (Аллах) обратился к небу, которое было дымом, и сказал ему и земле: «Придите по доброй воле или по принуждению». Они сказали: «Мы пришли по доброй воле» 67.

Также известны случаи, когда сподвижники Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, слышали как еда, которую они ели, прославляла Аллаха. Они также слышали плач ствола дерева в мечети. Если даже бездушные предметы наделены чувствами и восприятием, то они, естественно, есть и у одушевлённых существах. Всевышний Аллах в Коране говорит, что в этой жизни Он воскресил некоторых людей после их смерти: «Разве ты не знаешь о тех, которые покинули свои жилища, опасаясь смерти, хотя их были тысячи? Аллах сказал им: «Умрите!». Затем Он оживил их. Воистину, Аллах милостив к людям, однако большинство людей неблагодарны»<sup>68</sup>.

Всевышний Аллах говорит: «Или над тем, кто проходил мимо селения, разрушенного до основания? Он сказал: «Как Аллах воскресит это после того, как все это умерло?». Аллах умертвил его на сто лет, а затем оживил и сказал: «Сколько ты пробыл здесь?». Он сказал: «Я пробыл день или часть дня».

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Коран 22/18.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Коран 24/41.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Коран 41/11.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Коран 2/243.

Он сказал: «Нет, ты пробыл сто лет. Посмотри на свою еду и воду: они даже не изменились. И посмотри на своего осла. Мы непременно сделаем тебя знамением для людей. Посмотри же, как Мы собираем кости, а затем покроем их мясом». Когда это было показано ему, он сказал: «Я знаю, что Аллах способен на всякую вещь». 69

В другом аяте Аллах говорит: **«Вот сказал Ибрахим (Авраам)**: **«Господи! Покажи мне, как Ты оживляешь покойников». Он сказал: «Разве ты не веруешь?». Он сказал: «Конечно! Но я хочу, чтобы моё сердце успокоилось». Он сказал: «Возьми четырех птиц, зарежь их, прижав к себе, и положи по кусочку на каждом холме. А потом позови их, и они стремительно явятся к тебе. И знай, что Аллах – Могущественный,** Мудрый»<sup>70</sup>.

Все эти аяты рассказывают о том, что Всемогущий Аллах вернул души некоторым умершим людям в этом мире, что доказывает тот факт, что Аллах вернет души людей в их тела в загробной жизни. Вышеприведённые аяты говорят о том, что Аллах Всемогущ и ему подвластно воскресить умерших людей в загробном мире, допросить и наградить или наказать их.

#### НАГРАДА И МУЧЕНИЯ В МОГИЛЕ – ЭТО НАГРАДА И МУЧЕНИЯ В ЗАГРОБНОЙ ЖИЗНИ

**Шестой аргумент.** Не обходимо знать, что мучения и награда в могиле является тем же самым, что и мучения и награда в загробной жизни, т.е. той жизни, которая будет после смерти и до Судного Дня. Всевышний Аллах в Коране сказал: **«...Позади них будет преграда (загробный мир) вплоть до того дня, когда они будут воскрешены»<sup>71</sup>.** Человек, который попал в загробный мир, может наблюдать за тем, что происходит в этом мире и в мире ином по воле Аллаха. Среди людей принято говорить о мучениях и награде в «могиле», так как большинство людей хоронят в могилах после смерти. Однако необходимо понимать, что человек подвергнется мучениям или будет вознаграждён после смерти, несмотря на то, был ли он похоронен, или распят на

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Коран 2/259.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Коран 2/260.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Коран 23/100.

кресте, или сгорел в огне, или утонул в воде и т.д. В одном из преданий рассказывается, что один мужчина приказывал своим сыновьям, чтобы они сожгли его после смерти и одну половину его пепла бросили в море, а другую – развеяли ветром по суше. Когда сыновья выполнили приказ своего отца, Всевышний Аллах приказал морю и суше собрать его пепел. Затем Аллах собрал его тело и обратился к нему: «Встань!», и этот человек встал перед Аллахом. Всевышний спросил его: «Почему ты решил поступить так?» - на что он сказал: «Господь мой! Я боялся Тебя». Тогда Всевышний Аллах простил его.

Если человека, который заслуживал наказание, после его смерти огнем повесить на дерево, то Аллах сделает ветер огнем для него и это будет ему наказанием. Если же человек, заслуживающего награду, после смерти бросить в огонь, то Аллах сделает этот огонь холодным и безопасным для него, и это станет для него наградой. Все в этом мире подчиняется Аллаху, и Он распоряжается всем по Своей воле. Ни одна пещинка или природная стихия никогда не сможет ослушаться приказов Аллаха.

**Седьмой аргумент.** Смерть – это начало Судного Дня и воскресения.

Всевышний Аллах установил для человечества два вида воскресения, по завершении которых Он накажет тех, кто совершал дурные дела, и наградит тех, кто совершал благие дела.

**Первое воскресение** происходит, когда душа человека отделяется от тела, а потом снова возвращается в него в загробной жизни.

Второе воскресение происходит, когда Всевышний Аллах возвращает все души в тела и воскрешает всех умерших людей из могил. Некоторых людей Он введет в Рай, а некоторых – в Ад. Вера в «последнее воскресение» было подчеркнуто пророком, да благословит его Аллах и приветствует, в одном из хадисов.

#### МАЛОЕ И БОЛЬШОЕ ВОСКРЕСЕНИЕ

Всевышний Аллах упомянул о малом и большом воскресениях в таких сурах как: «Верующие», «Событие», «Воскресение»,

«Обвешивающие», «Заря» и др. После малого воскресения (в загробной жизни), человека ждёт либо наказание, либо награда, но получение награды или наказания в полном объёме осуществится только после большого воскресения (в Судный День). Всевышний Аллах сказал:

«Каждая душа вкусит смерть, но только в День воскресения вы получите вашу плату сполна»<sup>72</sup>.

Всевышний Аллах по Своей мудрости и справедливости установил награду для тех, кто повиновался Ему. Такие люди будут получать награду и наслаждаться телом и душой. Тела и души тех людей, кто ослушался Его приказов и не уверовал в Него, будут подвергаться наказанию.

# ГЛАВА 8 В ЧЕМ МУДРОСТЬ ТОГО, ЧТО В КОРАНЕ ЯВНО НЕ УПОМЯНУТО О МУЧЕНИЯХ В МОГИЛЕ?

Некоторые люди спрашивают: «Почему в Коране не упоминается о том, что в могиле есть мучения?».

#### Ответ следующий:

Во первых, необходимо знать, что Всевышний Аллах ниспослал Своему Посланнику два откровения и обязал Своих рабов, чтобы они уверовали в эти откровения и следовали им. Два откровения это – Писание и Мудрость. Всевышний Аллах в Коране сказал: «...Аллах ниспослал тебе Писание и мудрость и научил тебя тому, чего ты не знал...» В другой суре Он сказал: «Он – Тот, Кто отправил к неграмотным людям Посланника из их среды. Он читает им Его аяты, очищает их и обучает их Писанию и мудрости, хотя прежде они пребывали в очевидном заблуждении» В другой суре Он сказал: «И поминайте то, что

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Коран 3/185.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Коран 4/113.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Коран 62/2.

читается в ваших домах из аятов Аллаха и мудрости. Воистину, Аллах – Проницательный (или Добрый), Ведающий»<sup>75</sup>.

Писание – это Коран, а Мудрость – это сунна Пророка. Верующий человек должен уверовать в правдивость слов Пророка и следовать им так же, как он верит и следует Корану. Ни один мусульманин не должен отрицать этого. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, в одном из хадисов сказал: «Мне даровано Писание и вещь, подобно ему (т.е. сунна)».

**Во-вторых**, необходимо знать, что в Коране не раз упоминается о том, что в могиле есть мучение.

Всевышний Аллах говорит: «...Если бы ты видел беззаконников, когда они оказываются в предсмертной агонии, и ангелы простирают к ним свои руки: «Отдайте свои души! Сегодня вам воздадут унизительными мучениями за то, что вы говорили об Аллахе неправду и превозносились над Его знамениями» 76. Ангелы обращаются к неверующим с такими словами перед смертью, и ангелы оповещают их о приближающихся унизительных мучениях. Если бы эти мучения осуществились бы только в Судный День, то ангелы не использовали бы слово «сегодня».

Всевышний Аллах говорит: «Аллах защитил его от зла того, что они замыслили, а род Фараона окружили (или поразили) скверные мучения – Огонь, в который их ввергают утром и после полудня. А в День наступления Часа подвергните род Фараона самым жестоким мучениям!»<sup>77</sup>. В этих аятах Аллах явно упомянул о мучениях, ожидающих неверующих в могиле и в Судный День.

Всевышний Аллах говорит: «Оставь же их, пока они не встретят тот день, когда их постигнет погибель. В тот день их козни не принесут им никакой пользы, и никто не поможет им.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Коран 33/34.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Коран 6/93.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Коран 40/45-46.

Воистину, беззаконникам уготованы мучения и перед этим, но большинство их не знает этого»<sup>78</sup>.

Согласно мнению большинства учёных, слова Аллаха **«уготованы мучения и перед этим»** указывают на мучения в могиле.

Всевышний Аллах говорит: **«Но помимо величайших мучений Мы непременно дадим им вкусить меньшие мучения, чтобы они могли вернуться (на прямой путь)»<sup>79</sup>.** Многие учёные, в том числе и Абдуллах ибн Аббас говорили, что здесь речь идет о мучениях в могиле.

Всевышний Аллах говорит: «А когда душа подступает к горлу, и вы смотрите на умирающего, Мы находимся ближе вас к нему, хотя вы не видите этого. Почему же вы, если вы действительно не получите воздаяние вернете её, если вы говорите правду? Если он будет одним из приближённых, то обретёт покой (или радость; или милость), удел (или базилик) и Сад блаженства. Если он будет одним из тех, кто по правую сторону, то ему скажут: «Мир тебе! Ты являешься одним из тех, кто на правой стороне». Если же он будет одним из заблудших, считавших лжецами посланников, то угощением для него будет кипяток, и он будет гореть в Аду. Это является несомненной истиной! Прославляй же имя Господа твоего Великого!» 80. Аллах в этих аятах описал состояние души перед смертью и рассказал о награде и мучении, которые ждут человека после смерти.

Всевышний Аллах говорит: **«О обретшая покой душа! Вернись к своему Господу удовлетворенной и снискавшей довольство!** Войди в круг Моих рабов! Войди в Мой Рай!»<sup>81</sup>.

Некоторые учёные считают, что Ангел Смерти скажет эти слова душе умирающего человека, когда он (Ангел Смерти) будет забирать её.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Коран 52/45-47.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Коран 32/21.

<sup>80</sup> Коран 56/83-96.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Коран 89/27-30.



#### НЕКОТОРЫЕ ПРИЧИНЫ, ПО КОТОРЫМ ЧЕЛОВЕК БУДЕТ НАКАЗАН В МОГИЛЕ

Существует ряд причин, по которым человек будет наказан в могиле. Известно, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, проходя мимо двух могил, сказал: «Их подвергают мучениям, но не за большой грех». Один из них не очищался от собственной мочи, а другой – распространял сплетни».

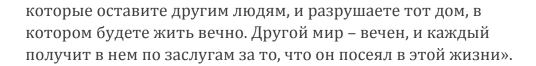
Причиной наказания человека могут стать грехи, совершаемые сердцем, глазами, ушами, ртом, языком, животом, половыми органами, руками, ногами и всем телом. Наказания в могиле могут заслужить:

- 1. Сплетни.
- 2. Лжецы.
- 3. Хулители.
- 4. Лжесвидетели.
- 5. Те, кто обвиняют невинных людей в совершении грехов.
- 6. Распространяющие смуту.
- 7. Призывающие к нововведениям в религии.
- 8. Возводящие ложь на Аллаха и Его пророки.
- 9. Ростовщики.
- 10.Те, кто присваивают имущество сирот.
- 11. Взяточники.
- 12. Те, кто присваивают чужое имущество.
- 13. Употребляющие алкогольные напитки.
- 14.Прелюбодеи.
- 15. Гомосексуалисты.
- 16.Воры.
- 17.Предатели.
- 18.Обманщики.
- 19. Берущие и дающие деньги под проценты, а также те, кто записывает акт договора, в котором есть проценты. Тот, кто



- 20. Аль-мухаллиль (мужчина, который женится на разведенной женщине и разводится с нею для того, чтоб сделать её дозволенной для первого мужа) и аль-мухалляль (разведенный мужчина, который просит другого мужчину жениться и развестись на его бывшей супруге для того, чтобы вернуть её обратно).
- 21. Пренебрегающие приказами и запретами Аллаха.
- 22. Причиняющие вред мусульманам и ищущие их недостатки.
- 23. Тот, кто судит не по законам Аллаха.
- 24. Муфтий, издающий противоречащие шариату фетвы.
- 25. Способствующие распространению вражды и грехов.
- 26. Проливающие невинную кровь.
- 27. Обвешивающие в торговле.
- 28. Высокомерные и кичливые.
- 29. Занимающиеся показухой.
- 30. Издевающиеся над другими.
- 31. Ругающие и хулящие учёных.
- 32.Обращающие к гадалкам, звездочётам, экстрасенсам и верующие их словам.
- 33. Тираны и их помощники.
- 34. Не боящиеся Аллаха, но боящиеся Его творений.
- 35. Не принимающие истину.
- 36. Проносящие ложные клятвы.
- 37.Пренебрегающие молитвой и откладывающие молитву на позднее время.
- 38.Сквернословящие.
- 39. Состоятельные люди, не выплачивающие закят.
- 40. Состоятельные люди, не совершавшие паломничество.
- 41. Разрывающие родственные узы.

Из вышеприведенного можно сделать вывод, что большинство людей заслуживают наказания в могиле, и лишь немногие будут спасены и получат награду в могиле. Земля и песок лежат на поверхности могилы, а внутри нее – горечь и мучение. Один мудрец, обращаясь к людям, сказал: «О те, которые суетятся и строят этот мир! Вы строите дом, который исчезнет, и разрушаете дом, в который скоро переедете. Вы строите дома,



#### ГЛАВА 10

#### ПРИЧИНЫ, ПО КОТОРЫМ ЛЮДИ МОГУТ БЫТЬ СПАСЕНЫ ОТ МУЧЕНИЙ В МОГИЛЕ

Причины, по которым люди могут быть спасены от мучений в могиле, делятся на общие и частные.

Под общими причинами имеется в виду удаление от грехов, изза которых человека может постигнуть наказание в могиле. Ежедневный анализ хороших и дурных поступков, совершенных в течение дня, и покаяние за грехи является одними из самых полезных дел, способствующих спасению человека от наказания в могиле. Человек должен проводить анализ совершенных хороших и дурных поступков каждую ночь, перед тем, как уснуть. Если поступающий таким образом человек умрёт во сне, то он умрет, раскаявшись в своих грехах, а если он не умрет, то он будет должен совершить пропущенные добрые дела. Аллах поможет в этом тому, кому Он пожелает блага.

**Частные причины** раскрываются в хадисах Пророка, да благословит его Аллах и приветствует. В хадисах Пророк указал пути спасения от мучений в могиле:

#### 1. Пребывание на страже на пути Аллаха.

Сообщается, что Сальман, да будет доволен им Аллах, сказал: «Я слышал, как посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «День и ночь пребывания на страже (на пути Аллаха) лучше поста и ночных молитв в течение месяца, если же (человек) умрёт (в это время), то дела его будут продолжаться, и ему будет определён удел<sup>82</sup> и избавится он от искусителя<sup>83</sup>»<sup>84</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Имеется в виду, что ему будет дан удел и награда даже после его смерти.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> То есть мучения в могиле.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Муслим «сахих» 1913.

Передают, что Фадля бин Убайд, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Прекращаются дела каждого умершего<sup>85</sup>, кроме пребывавшего на страже на пути Аллаха, ибо, поистине, для него его дела будут расти до самого Дня воскресения, а сам он избавится от искушения могилы»<sup>86</sup>. Ат-Тирмизи назвал этот хадис хорошим, достоверным.

#### 2. Мученическая смерть на пути Аллаха

Сообщается, что Рушдейн ибн Са'д рассказывал, что однажды один мужчина сказал Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует: «Посланник Аллаха, почему все верующие будут подвержены искушению в своих могилах, кроме мучеников?» - на что он сказал: «Мученику достаточно того, что его пронзили мечом»<sup>87</sup>.

Сообщается, что Микдам ибн Ма'дЙакриб рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Аллах уготовил для мученика семь наград: ему (мученику) будут прощены грехи с первой каплей его крови; он будет освобождён от мучения в могиле; он будет освобождён от больших ужасов (Судного Дня); на его голову будет одета Корона Достоинства, одна жемчужина которой лучше, чем этот мир и все то, что в нем; он будет женат на семидесяти двух Райских Гуриях; он будет заступаться (в Судный День) за семьдесят человек из числа своих родственников»<sup>88</sup>. Ат-Тирмизи назвал этот хадис хорошим, достоверным.

Абу Абдуллах аль-Куртуби сказал: «Если Аллах освободит мученика от искушений могилы, то Он, естественно, также освободит и правдивого человека. В Коране Аллах поставил

 $<sup>^{85}</sup>$  Имеется в виду, что после смерти умерший человек не получит награду за свои добрые дела.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Ат-Тирмизи «джами' сахих» 1261, ибн Хиббан «сахих» 4624, Ахмад «муснад» 6/20, ибн аль-Мубарак «аль-джихад» 174, Абу Увана «муснад» 7463, ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 18/311, аль-Хаким «мустадрак» 2/88, Саид ибн Мансур «сунан» 2414, аль-Баззар «муснад» 9/207 и аль-Хайсами «маджма' аз-заваид» 628.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Ан-Наса'и «аль-муджтаба» 2053 и «ас-сунна аль кубра» 1/660. Данный хадис является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Ат-Тирмизи «джами' сахих» 1663, ибн Маджа «сунан» 2799, Ахмад «муснад» 4/131, ибн Аби Асим «аль-джихад» 207 и ат-Табарани «аль-му'джам аль кабир» 20/266.

правдивого человека выше мученика<sup>89</sup>». Однако, достоверные хадисы отвергают его слова, ибо они указывают на то, что правдивый верующий будет допрошен в своей могиле.

#### 3. Достоинство суры «аль-Мульк»

Передают, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал: «Однажды один мужчина из числа сподвижников Посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, построил себе палатку на могиле, не подразумевая, что это могила. Внезапно эта могила стала читать всю суру «аль-Мульк». Этот сподвижник пришел к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и рассказал о случившемся. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Эта сура будет заступаться за человека в Судный день и освободит его от мучений в могиле» 90. Ат-Тирмизи назвал этот хадис хорошим.

Передают, что однажды Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал одному мужчине: «Не сказать ли мне тебе слова, которые тебя обрадуют?» - на что мужчина сказал: «Скажи, конечно». Тогда Абдуллах ибн Аббас сказал: «Читай суру «аль-Мульк», выучи её научи свою семью, своих детей и соседей. Воистину, эта сура будет заступаться перед Аллахом за того человека, который читал её. Она также будет просить Аллаха, чтобы Он избавил умершего человека от мучений в могиле и Аллах избавит его. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Я хочу, чтобы эта сура была в сердце каждого человека из моей общины» 91.

Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «В Коране есть сура из тридцати аятов, которые будут

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Имеется в виду следующий аят: **«Те, которые повинуются Аллаху и Посланнику, окажутся вместе с пророками, правдивыми мужами, павшими мучениками и праведниками...». Коран 4/69.** 

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Ат-Тирмизи «джами' сахих» 2890 и ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 5/164.

 $<sup>^{91}</sup>$  Абд ибн Хамид «муснад» 603 и ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 11/241. Данный хадис является слабым.

заступаться за человека, пока не простятся ему его грехи, и это – «Благословен Тот, в руках Которого власть (аль-Мульк)»<sup>92</sup>.

#### 4. Достоинство человека, умершего от боли в животе.

Передают, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Мучеником умер тот, кто умер от боли в животе. Он будет защищен от мучений в могиле и будет получать свой Райский удел (каждое) утро и (каждый) вечер»<sup>93</sup>.

Сообщается, что Абдуллах ибн Йашкур рассказывал: «Однажды я сидел с Сулейманом ибн Сардом и Халидом ибн Ирфитом. Они говорили, что хотят принять участие в похоронах мужчины, умершего от боли в животе. Тогда один из них сказал другому: «Разве Посланник Аллаха, да благословит его Аллаха и приветствует, не говорил: «Кто умрет от боли в животе, тот не будет наказан в могиле?» В другой версии данного хадиса говорится, что его друг ответил ему: «Конечно, он так говорил».

### 5. Достоинство верующего человека, умершего в день или ночь пятницы.

Передают, что Абдуллах ибн Амр, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если мусульманин умрет в день или ночь пятницы, то Аллах непременно защитит его от мучений в могиле» 4т-Тирмизи назвал этот хадис хорошим.

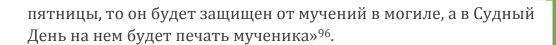
Передают, что Джабир, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если (верующий) человек умрет в день или ночь

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Абу Давуд «сунан» 1400, ан-Наса'и «ас-суннан аль кубра» 6/178, 496, ибн Маджа «сунан» 3786, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 6/103, Ахмад «муснад» 2/299, 321, Исхак ибн Рахавейх «муснад» 122, ибн аль-Джавзи «ат-тахтик» 449. Данный хадис является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Ибн Маджа «сунан» 1615, ибн Ади «аль-камтль» 1/22 и 6/346 и аль-Хайсами «маджма' аз-заваид» 253.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Ан-Наса'и «аль-муджтаба» 2179 и Ахмад «муснад» 4/262. Данных хадис является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Ат-Тирмизи «сунан» 1074, Ахмад «муснад» 2/169, аль-Музи «тахзиб аль-камаль» 9/116 и «муснад» 2/176, 220, Абд ибн Хамид «муснад» 323 и Абд ар-Раззак «мусаннаф» 3/269.



#### ПРАВЕДНЫЕ ДЕЛА ОСВОБОЖДАЮТ ЧЕЛОВЕКА ОТ МУЧЕНИЙ В МОГИЛЕ

Передают, что Абд ар-Рахман ибн Самура, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды в Медине к нам вышел Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Сегодня ночью я увидел удивительный сон. Я увидел, как к одному человеку из моей общины пришел Ангел смерти, чтобы забрать его душу, однако хорошее отношение этого человека со своими родителями пришло и увело Ангела смерти. Я увидел, как одного человека из моей общины окружили шайтаны, однако к нему на помощь пришли поминания Аллаха, которые он делал, и выгнал этих шайтанов. Я увидел, как одного человека из моей общины окружили ангелы наказания, однако к нему пришла молитва, которую он совершал, и спасла его от них. Я увидел, как один постоянно жаждущий человек из моей общины не мог напиться, так его отгоняли от источника. Затем к нему пришел пост месяца Рамадан и напоил его. Я увидел, как один человек из моей общины не смог присоединиться к собранию пророков, так как его оттуда выгоняли. К нему пришло большое омовение (гусль), взяло его за руку и посадило его рядом со мной (с Пророком Мухаммадом, да благословит его Аллах и приветствует). Я увидел, как одного человека из моей общины со всех сторон мрак окружил так, что он был сильно напуган, однако к нему пришла большое и малое паломничества и вывели его из этого мрака на свет. Я увидел, как один человек из моей общины был напуган огнем и пламенем Ада, однако к нему пришла милостыня и стала преградой и тенью между ним и огнём. Я увидел, как один человек из моей общины обращался к верующим, но они с ним не разговаривали. Затем к нему пришли родственные узы и сказали верующим: «Верующие, этот человек поддерживал родственные узы», после чего верующие стали разговаривать с ним и обнимать его. Я увидел, как одного

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Абу Наим «хулийя аль-авлийа» 3/155.

человека из моей общины окружили стражники Ада, однако к нему пришли его приказания к одобряемого и его запреты дурного, которые спасли его от этих стражников и привели к ангелам милости. Я увидел, как один человек из моей общины хотел совершить земной поклон перед Аллахом, однако между ним и Аллахом была воздвигнута преграда. Затем к нему пришла его высокая нравственность и привела его к Аллаху. Я увидел, как одному человеку из моей общины принесли книгу его деяний с левой стороны (что является предвестием попадания в Ад), однако к нему пришла его богобоязненность, взяла книгу его деяний и переложила ее в его правую руку. Я увидел, как чаша весов деяний одного человека из моей общины была слишком лёгкой, однако к нему пришли его дети, умершие в младенчестве, и утяжелили чашу его весов. Я увидел, как один человек из моей общины стоял у пропасти Ада, однако к нему пришла его надежда на Аллаха и спасла его. Я увидел, как один человек из моей общины был ввергнуть в огонь Ада, однако к нему пришли его слёзы от страха перед Аллахом и спасли его от огня. Я увидел, как, дрожа от страха, один человек из моей общины проходил по Мосту (над Адом), однако к нему пришли его хорошие мысли об Аллахе, успокоили его, и он смог пройти через мост. Я увидел, как один человек из моей общины проходил по Мосту с таким трудом, что иногда ему приходилось ползти на четвереньках, едва ли удерживаясь на мосту. К нему пришла его благословения в мой адрес (в адрес Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, то есть салаваты), подняли его на ноги и спасли его. Я увидел, как один человек из моей общины подошёл к вратам Рая, однако они перед ним закрылись. К нему пришло его свидетельство о том, что нет бога, достойного поклонения, кроме Аллаха, открыло ему врата Рая и ввело его туда». Аль-хафиз Абу Муса сказал, что этот хадис является хорошим.





#### КАТЕГОРИЯ, КОТОРЫЕ БУДУТ ПОДВЕГНУТЫ ДОПРОСУ В МОГИЛЕ

Абу Умар ибн Абд аль-Барр в своей книге «ат-Тамхид» сказал: «Мусульмане и лицемеры будут допрошены в могиле, а неверующие и многобожники не будут спрошены о том, кто их Господь, какая у них религия и кто их пророк. Эти вопросы будут заданы только мусульманам и лицемерам. Аллах укрепит мусульман, и они смогут ответить на все вопросы. Лицемеры же не смогут ответить, за что и будут наказаны».

Следует отметить, что Коран и Сунна опровергают мнение ибн Абд аль-Барра, так как согласно Корану и Сунне допрос в могиле будет проводиться как над мусульманином, так и над неверующими. Всевышний Аллах в Коране сказал: «Аллах поддерживает верующих твердым словом в мирской жизни и Последней жизни. А беззаконников Аллах вводит в заблуждение – Аллах вершит то, что пожелает» В достоверном хадисе говорится, что этот аят относится к мучениям в могиле.

Передают со слов Анаса ибн Малика, да будет доволен им Аллах, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После того, как раб Аллаха будет похоронен, а его провожающие покинут место погребения, и он даже сможет услышать стук их сандалий, к нему явятся два ангела, усадят его и спросят: «Что ты говорил об этом человеке, Мухаммаде, да благословит его Аллах и приветствует?» Он ответит: «Я свидетельствую, что он – раб Аллаха и Его посланник», после чего ему скажут: «Посмотри на своё место в Огне, Аллах заменил его для тебя на место в Раю. И он увидит эти два места». По версии Бухари, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, добавил: «Что же касается неверного или лицемера, то они ответят (ангелам): «Не знаю, я лишь повторял то, что говорили люди». Тогда ему скажут: «Ты не знал и не читал!» - а потом ему нанесут удар железным молотом

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Коран 14/27.

между ушей, и он издаст такой крик, который услышат все, оказавшиеся поблизости, кроме людей и джиннов»98.

Передают, что Абу Саид аль-Худри, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды вместе с Пророком, да благословит его Аллах и приветствует, мы участвовали в похоронной процессии, и он сказал: «О люди! Люди этой общины (исламской общины) будут спрошены в своих могилах. Когда человека похоронят, и его провожающие покинут место погребения, к нему придет ангел с молотом в руках. Ангел усадит его и спросит: «Что ты говорил об этом человеке (Мухаммаде, да благословит его Аллах и приветствует)?». Если человек был верующим, он скажет: «Свидетельствую, что нет бога, кроме Аллаха, и свидетельствую, что Мухаммад – Его раб и Посланник». Ангел скажет ему: «Ты сказал правду». Тогда ему откроется дверь в Ад, и ангел скажет ему: «Если бы ты был неверующим, то это место стало бы твоей обителью». Если же умерший был неверующим или лицемером, ангел спросит его: «Что говорил ты об этом человеке (Мухаммаде, да благословит его Аллах и приветствует)?» - на что он ответит: «Я не знаю его». Тогда ангел скажет ему: «Ты не знал и не встал на истинный путь». Затем ему откроется дверь в Рай, и ангел скажет ему: «Если бы ты был верующим, то это было бы твоей обителью. Ты не уверовал в Аллаха, поэтому Он заменил эту обитель для тебя на другую». Затем Ему откроется дверь в Ад, после чего ангел ударит его молотом так, что это услышат все творения Аллаха, кроме джиннов и людей». Тогда сподвижники сказали: «О Посланник Аллаха! Когда ангел будет спрашивать человека, никто не сможет ему ответить от страха» - на что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, прочитал слова Аллаха: **«Аллах поддерживает верующих твердым словом в** мирской жизни и Последней жизни. А беззаконников Аллах вводит в заблуждение – Аллах вершит то, что пожелает» 99.

В хадисе, переданном от аль-Барра'а ибн Азиба, Посланник Аллаха, мир ему и благословение Аллаха, сказал: «**Когда верующий человек** будет находиться в предсмертной агонии, к нему придут ангелы с лицами подобными солнцу и принесут с

U/

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Бухари «сахих» 1338 и Муслим «сахих» 2870.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Коран 14/27.

собой саван и мускус из Рая... **Когда же неверующий человек** будет находиться в предсмертной агонии, к нему придут ангелы с черными лицами. Они принесут с собой дерюгу из Ада...».

Помимо этого хадиса есть ещё и другие хадисы, в которых Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, упомянул о положении верующих и неверующих людей в могиле. Однако следует отметить, что некоторые передатчики хадисов вместо «неверующий человек» употребляли слово «нечестивец», а некоторые другие – «лицемер». В хадисе, переданном от Абу Саида говорится, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «... Если же умерший человек был неверующим или лицемером...».

Рассматривая все эти и другие хадисы, можно сказать, что допрос в могиле будет проводиться не только над верующими и лицемерами, но и над неверующими и нечестивцами.

Всевышний Аллах в Коране сказал: «В этот день Он (Аллах) воззовет к ним (неверующим людям) и скажет: «Что вы ответили посланникам?»<sup>100</sup>. Также Он сказал: «Клянусь твоим Господом! Мы непременно всех их (неверующих) спросим о том, что они совершали»<sup>101</sup>. Эти аяты явно указывают на то, что неверующие люди будут спрошены в Судный День. Исходя из этого, учёные утверждают, что они будут также спрошены в могиле.

#### ГЛАВА 12

# БУДЕТ ЛИ ДОПРОС В МОГИЛЕ ПРОВОДИТЬСЯ ТОЛЬКО НАД ОБЩИНОЙ ПРОРОКА МУХАММАДА ИЛИ НАД ОБЩИНАМИ ВСЕХ ПРОРОКОВ?

Мнения ученых по этому вопросу расходятся.

Абу Абдуллах ат-Тирмизи сказал: «Допрос в могиле будет проводиться только над общиной Пророка Мухаммада, да

<sup>100</sup> Коран 28/65.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Коран 15/92,93.

благословит его Аллах и приветствует, так как, когда к общинам, жившим до прихода Пророка Мухаммада, приходили посланники и они не принимали их, Аллах незамедлительно наказал их. Отправив же Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, с милостью, чтобы он руководил всеми творениями, как об этом сказано в Коране: «Мы отправили тебя только в качестве милости к мирам» 102, Всевышний Аллах не стал наказывать тех людей из общины Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, которые не приняли его миссию, а сделал призыв на прямой путь способом распространения ислама. Некоторые люди стали принимать Ислам, страшась наказания, но потом вера укрепилась в их сердцах. Некоторые не приняли Ислам от чистой души, вследствие чего появились лицемеры, которые языком утверждали, что они являются мусульманами, но сердцем своим остались неверующими. Тогда Всевышний Аллах установил, что Он допросит всех людей из общины Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, чтобы выявить лицемеров и укрепить верующих, как Он сказал об этом в Коране: **«Аллах** поддерживает верующих твердым словом в мирской жизни и Последней жизни. А беззаконников Аллах вводит в заблуждение - Аллах вершит то, что пожелает» 103.

Некоторые учёные были не согласны с мнением ат-Тирмизи. Среди таких учёных были Абд аль-Хакк аль-Ишбили и аль-Куртуби. Они заявляли, что допрос в могиле будет проводиться как над общиной Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, так и над общинами других пророков.

Некоторые учёные занимали нейтральную позицию в этом вопросе, не высказывая своего мнения. Одним из таких учёных был Абу Умар ибн

Абд аль-Барр, который сказал: «В хадисе, переданном от Зейда ибн Сабита, сказано: «Поистине, эта община (община Пророка Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует) будет испытана (или допрошена) в могиле». Исходя из этого хадиса,

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Коран 21/107.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Коран 14/27.

можно утверждать, что допрос в могиле будет проводиться только над его общиной, однако, быть может, это и не так».

Учёные, утверждающие, что только община Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, будет допрошена в могиле, приводят следующие аргументы:

- 1. Хадис, переданный от Зейда ибн Сабита, в котором сказано: «Поистине, эта община (община Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует) будет испытана (или допрошена) в могиле».
- 2. Хадис, в котором Пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Мне было ниспослано Откровение, что вы (люди из моей общины) будете испытаны в своих могилах».
- 3. Вопрос двух ангелов в могиле, которые спросят умершего человека: «Что ты говорил об этом человеке?» имея в виду Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует.
- 4. Хадис, в котором Пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Вы будете спрошены обо мне и испытаны мною».

Учёные, придерживающиеся другого мнения, заявляют, что вышеупомянутые хадисы никоим образом не указывают на то, что только община Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, будет допрошена в могиле. Слова Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует: «Поистине, эта община» - в этих хадисах могут включать в себя и людей из общин других пророков, ибо Аллах в Коране сказал: «Все живые существа на земле и птицы, летающие на двух крыльях, являются подобными вам сообществами (общинами)» 104. Известно, что семейство животных также называется общиной. В одном из хадисов сказано: «Однажды, когда одного из пророков Аллаха укусил муравей, он приказал людям сжечь муравейник, что они и сделали. Тогда Всевышний Аллах сказал Своему пророку: «Разве из-за того, что тебя укусил один муравей, ты будешь уничтожать целую общину, которая восхваляет Аллаха?».

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Коран 6/38.

Более достоверной версией является та, которая гласит, что допрос в могиле будет проводиться над общиной всех пророков без исключения, только они будут спрошены о том, верили ли они тому пророку, который был отправлен к ним. Аллах знает лучше.

#### ГЛАВА 13

#### БУДУТ ЛИ ДЕТИ ДОПРОШЕНЫ В МОГИЛЕ?

У учёных два мнения по этому вопросу:

1. Одни учёные говорят, что дети будут допрошены, ибо после их смерти над ними совершается заупокойная молитва и живые должны просить Аллаха, чтобы Он защитил их (умерших детей) от наказания и испытаний в могиле. Имам Малик в книге «Муватта'» привел хадис от Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что однажды Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, совершил заупокойную молитву над одним мальчиком и, обращаясь к Аллаху с мольбой, сказал: «О Аллах, Избавь его от мучений могилы».

Также сообщается, что однажды, когда Аиша, да будет доволен ею Аллах, увидела похоронную процессию одного мальчика, заплакала. На вопрос, почему она плачет, она сказала: «Я плачу от того, что этого мальчика ударят могила».

Также сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, совершал заупокойную молитву безгрешному умершему младенцу и говорил: «О Аллах! Избавь его от мучений могилы».

Всевышний Аллах даст детям, умершим в младенчестве, разум (после их смерти) и Он будет внушать им ответы на вопросы ангелов.

Существует много хадисов, в которых говорится о том, что дети будут испытаны в Судный День. Данный факт указывает на то, что они будут допрошены и в могиле.

2. Другие учёные говорят, что допрос будет проводиться только над разумными людьми, которые понимают, кто такой пророк и что такое пророчество. Таким людям ангелы зададут вопрос: «Уверовал ли ты в Пророка и следовал ли за ним или нет?». Также ангелы спросят: «Что ты говорил о мужчине, который был отправлен к вам?» - имея в виду Пророка. Эти вопросы не будут адресованы умершим детям, так как они ещё не понимают суть пророчества. Высказывание о том, что Аллах даст им разум в могиле для правильного ответа на допросе является ошибочным, ибо от такого допроса нет пользы.

Что касается хадиса Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, то в нем нет указания на то, что Аллах накажет младенца в могиле за то, что он не последовал за пророком или за то, что он совершал грехи, воистину Всевышний Аллах не накажет никого, кто не совершал плохие поступки. Суть этих хадисов заключается в том, что умерший младенец будет страдать (душевно), если его будут оплакивать его родные (разрывая свою одежду и царапая свое лицо и т.д.), как об этом говорится в хадисе: «Умерший человек будет страдать, если его будут оплакивать его родные (разрывая свою одежду и царапая свое лицо и т.д.)»<sup>105</sup>. Данный хадис никоим образом не говорит о том, что умерший человек будет наказан за грехи живых людей, ибо ни одна душа не понесёт чужое бремя. Слово «аль-'азаб» (наказание, мучение, страдание) в этих хадисах имеет преувеличенный смысл, как сказал Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, в одном из хадисов: «Путешествие – это одна часть из частей мучения (наказания, страдания)». Из вышесказанного получается, что умерший младенец будет душевно страдать в могиле, если его родные будут оплакивать его запретным образом.

#### ГЛАВА 14

#### длятся ли мучения в могиле вечно?

Мучения в могиле делятся на два вида:

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Бухари «сахих» 1242 и Муслим «сахих» 927.

1. **Вечные.** Доказательством этому является слова Всевышнего Аллаха: **«Огонь, в который ввергают их утром и после полудня»**<sup>106</sup>.

Также доказательством служит хадис, который привел Бухари от Самуры, в котором говорится, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, часто спрашивал своих сподвижников: «Видел ли кто-либо из вас какой-нибудь сон?», тогда ему рассказывали то, что было угодно Аллаху. Однажды утром он сказал им: «Поистине, сегодня ночью ко мне явились двое, которые сказали «Пошли!». Я пошёл с ними, и (через некоторое время) мы подошли к лежавшему навзничь человеку, над которым с железным крюком (в руках) стоял другой (человек), вонзивший этот крюк в угол его рта, ноздрю и глаз с одной стороны, и раздиравший их до затылка. Он переходил к другой стороне (лица) и делал с ней то же, что с первой, и ещё до того, как он заканчивал разрывать одну сторону, другая сторона (снова) становилась такой же, как прежде, а потом он снова возвращался к ней и делал тоже, что и в первый раз. Я сказал им: «Преславен Аллах! (Субхана-Ллах!) Кто эти двое?», - они же сказали «Иди, иди!», - и мы пошли дальше... Я сказал им (моим спутникам): «Поистине, минувшей ночью я видел (много) удивительного, но что же я видел?». Они сказали: «Мы обязательно поведаем тебе (об этом). Что касается первого человека, мимо которого ты проходил, и которому углы рта, ноздри и глаза раздирали до (самого) затылка, то (вина его состоялась в том, что) по утрам он выходил из своего дома и повсюду распространял ложь. Он будет наказан таким образом вплоть до Судного Дня...».

Также доказательством служит следующий хадис:

Передают, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Однажды, проходя мимо двух могил, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, услышал голоса двух людей, подвергающихся мучениям в могилах. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Их подвергают мучениям, но не за большой грех. Один из них не очищался от собственной мочи, а другой - распространял сплетни». Потом он

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Коран 40/46.

велел принести себе пальмовую ветвь, разломал её на две половинки и воткнул их в могилы (этих людей). Его спросили: «О посланник Аллаха, зачем ты сделал это?» - на что он ответил: «Возможно, это будет облегчать их мучения до тех пор, пока ветки не засохнут» 107.

Также доказательством служит хадис, приведённый Бухари, в котором говорится, что один человек надел (красивую) одежду и стал ходить высокомерной походкой. Аллах приказал земле проглотить его, и он (мужчина) будет погружаться в нее вплоть до Судного Дня.

Также в хадисе, переданном от Барра'а ибн Азиба говорится, что неверующему человеку в могиле откроется дверь в Ад, и он будет смотреть на своё место в Аду вплоть до Судного Дня. В версии имама Ахмада говорится, что неверующий человек будет чувствовать запах дыма Ада в могиле вплоть до Судного Дня.

2. **Временные**. Такой вид мучения предназначен для тех грешников, чьи грехи не являются смертными. В могиле они получат наказание, соответственное своим грехам, а потом им будет облегчено и они больше не будут наказаны.

Иногда причиной облегчения положения умершего человека могут послужить такие действия родственников и близких людей за него, как мольба, милостыня, просьба о прощении (истигфар), награда паломничества, чтение Корана. Такие действия подобны заступничеству человека за другого человека в этом мире, однако, следует сказать, что заступничество за умерших посредством добрых деяний поможет только тому человеку, которым доволен Аллах. Всевышний Аллах в нескольких аятах Корана говорит о том, что ничье заступничество не принесёт пользу тому человеку, которым Он не доволен.

Передают, что Абдуллах ибн Нафи' рассказывал: «Однажды, когда умер один из жителей Медины, его друг во сне увидел, что этот умерший оказался из числа обитателей Ада. Друг умершего очень сильно опечалился из-за увиденного во сне. Некоторое время спустя во сне он увидел, что его друг оказался из числа обитателей Рая, и спросил его: «Разве ты не сказал мне, что ты

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Бухари «сахих» 216 и Муслим «сахих» 292.

оказался одним из обитателей Ада?» - на что тот ответил: «Да, так и было. Однако рядом со мной похоронили одного праведного человека, который заступился за сорок человек из числа своих соседей, в том числе и за меня».

Сообщается, что Ахмад ибн Йахья рассказывал, что один из его друзей сказал ему: «Когда умер мой брат, я увидел его во сне и спросил: «Что случилось с тобой после того, как ты был похоронен?» - на что он ответил: «Ко мне пришел ангел с куском огня и если бы не мольба, которую за меня произнес один человек, то ангел непременно бы ударил меня этим огнем».

Сообщается, что Амр ибн Джабир рассказывал: «Когда человек молится за своего умершего друга, ангел приносит эту мольбу в могилу умершего и говорит: «Это тебе подарок от твоего друга».

## ГЛАВА 15 ГДЕ НАХОДЯТСЯ ДУШИ УМЕРШИХ ЛЮДЕЙ ДО СУДНОГО ДНЯ?

Люди часто спрашивают, где души будут находиться после смерти – на небесах, в Раю или в теле.

Мнения учёных по этому вопросу расходятся. Одни учёные, например, ссылаются на слова Абу Хурейры и Абдуллаха ибн Умара, да будет доволен Аллах всеми ими: «Душа верующих людей будут в Раю, не зависимо от того, мучениками были верующие или нет. Однако, это при условии, что они не совершали большие грехи, и у них не было долгов. Всевышний Аллах встретит этих верующих с милостью и прощением».

Другие учёные утверждают, что души людей будут находиться рядом с воротами Рая, и к ним будет приходить пропитание, награда и запах из Рая.

Другие учёные считают, что души будут находиться в могиле.

Один из великих учёных, имам Малик сказал: «Я слышал, что душа после смерти станет свободной и сможет передвигаться туда, куда пожелает».

По рассказам своего сына Имам Ахмад говорил: «Души неверующих людей после смерти окажутся в Аду, а души верующих – в Раю».

Абдуллах ибн Манда говорил, что некоторые сподвижники и их последователи говорили: «Души верующих людей после смерти окажутся рядом с Аллахом». Другие сподвижники со слов Абдуллаха ибн Манды говорили: «Души верующих людей будут в Джабийе (местечко в Шаме), а души неверующих – в Бархуте (колодец в Хадрамавте)».

Сафван ибн Амр говорил: «Я спросил Амира ибн Абдуллаха Абу Йамана, встречаются ли души умерших людей в каком-нибудь определённом месте. Он сказал мне: «Всевышний Аллах в Коране сказал: «Мы уже записали в Писаниях после того, как это было записано в Напоминании (Хранимой Скрижали), что землю унаследуют Мои праведные рабы» Души верующих соберутся и будут находиться до Судного Дня именно на той земле, которую Аллах упомянул в вышеприведенном аяте».

Ка'б говорил: «Души верующих людей после смерти будут находиться в Иллийине, на седьмом небе, а души неверующих – в Сиджине, в седьмом слою земли, под войсками сатаны».

Некоторые другие учёные говорили: «После смерти души верующих людей окажутся в колодце Зам-зам, а души неверующих – в колодце Бархут (в Хадрамавте)».

Сальман аль-Фарси говорил: «После смерти души верующих людей будут находиться в загробном мире. Они станут свободными и смогут перемещаться туда, куда захотят. Что касается душ неверующих, то они окажутся в Сиджине, в седьмом слою земли».

Некоторые другие учёные говорили: «Души верующих людей после смерти будут находиться справа от Адама, а души неверующих – слева от него».

Ибн Хазм говорил: «Души людей после смерти будут находиться там, где они находились до сотворения тел».

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Коран 21/105.

Умар ибн Абд аль-Барр говорил: «Души мучеников будут в Раю, а души остальных верующих – в могилах».

Абдуллах ибн Мубарак говорил: «Муджахид рассказывал, что после смерти души верующих людей не будут находиться в Раю, но они будут питаться райскими плодами и чувствовать запах Рая».

Ибн Шихаб говорил: «Я слышал, что души верующих мучеников станут подобны зеленой птице, висящей на Троне. Каждое утро и вечер она (птица) будет летать в Райские сады, и каждый день она будет приветствовать Аллаха».

Некоторые другие учёные говорят: «Душа людей после смерти будут находиться в небытие». Это мнение принадлежит учёным, не согласным с Кораном и Сунной. Они заявляют, что душа – неотъемлемая часть тела, умирающая одновременно с физической смертью человека.

Некоторые учёные говорят: «После смерти каждая душа перейдёт в животное, соответствующее свойствам души. Собачьи души будут в теле собак, хищные души – в теле хищников, скотские души – в теле скотины, а подлые души – в теле насекомых». Это мнение полностью противоречит Исламу и принадлежит тем, кто отвергает воскресение.

Ниже приведены источники всех этих мнений и аргументы в пользу каждого из них. Также мы укажем на то, какое мнение правильное, а какое – нет.

#### 1. Души после смерти будут находиться в Раю.

Учёные, придерживающиеся этого мнения, в качестве аргумента приводят слова Аллаха: «Если он (умерший человек) будет одним из приближенных, то обретет покой (или радость; или милость), удел (или базилик) и Сад блаженства» 109. Это произойдёт после того, как душа человека покинет тело. Аллах в этой суре (сура «Событие») разделил души на три вида:

А) Души приближённых. Эти души окажутся в Раю.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Коран 56/88,89.

- Б) Души людей, которые будут по правую сторону. Аллах сказал, что эти души будут освобождены от мучений и обретут спокойствие.
- В) Души заблудших, неверующих людей и лжецов. Этим душам уготовано место в Аду.

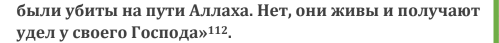
В качестве второе в пользу своего мнения учёные приводят следующие слова Аллаха: «О обретшая покой душа! Вернись к Своему Господу удовлетворенной и снискавшей довольство! Войди в круг Моих рабов! Войди в Мой Рай!»<sup>110</sup>. Известно, что многие сподвижники и их последователи заявляли, что ангел скажет эти слова умирающему верующему человеку и обрадует его Раем.

Третьим аргументом учёных является хадис, в котором Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Душа верующего человека станет птицей, которая будет питаться на дереве в Раю вплоть до Судного Дня»<sup>111</sup>. Стоит отметить, что по поводу этого хадиса у учёных есть несколько мнений:

- 1. Одни учёные говорят: «Души всех верующих людей будут в Раю, независимо от того, были ли они мучениками или нет, при условии, что у них не было долгов или больших грехов. Данный хадис не разделил верующих на мучеников и других категорий людей. Также есть другой хадис, который подтверждает данное мнение: «После смерти человека ему будут показывать его место утром и вечером. Если он один из обитателей Рая, то ему будут показывать его место в Раю, а если он один из обитателей Ада его место в Аду. Ему будет сказано: «Это твое место до тех пор, пока Аллах не вернет тебя в День воскресения».
- 2. Другие учёные заявляют: «В соответствии с Кораном и Сунной, только души мучеников после смерти будут находиться в Раю. Всевышний Аллах в Коране сказал: «Никоим образом не считай мертвыми тех, которые

<sup>110</sup> Коран 89/27-30.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Малик «муватта'» 568 и аль Хумейди «муснад» 873. Хадис является достоверным.



Что касается хадисов, то учёные приводят следующие из них:

Передают, что Абу Саид аль-Худри, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Место мучеников будет рядом с лампами, висящими на Трон. Мученики будут передвигаться утром и вечером. Всевышний Аллах спросит их: «Знаете ли вы лучшее почитание, чем то, которое Я вам оказал?». Они скажут: «Нет, не знаем. Мы хотим, чтобы Ты вернул наши души в наши тела, чтобы мы ещё раз сразились и пали бы на Твоём пути» 113.

Сообщается, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда ваши братья погибали в битве при Ухуде, Аллах поместил их души в животах зеленых птиц. Эти птицы заходят в реки Рая, едят райские фрукты и собираются около золотых ламп под сенью Трона ('Арш). Когда их души увидели в Раю благую пищу, благое питье и благие слова, то они сказали: «Если бы наши живые братья увидели эти блага, то они бы не перестали сражаться на пути Аллаха и не боялись бы сражений». Тогда Всевышний Аллах сказал им (душам), что Он доведёт их слова до живых верующих, и Он ниспослал следующий аят Своему Пророку: **«Никоим образом не считай мертвыми** тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа, радуясь тому, что Аллах даровал им по Своей милости, и ликуя от того, что их последователи, которые ещё не присоединились к ним, не познают страха и не будут опечалены»<sup>114</sup>.<sup>115</sup>

Сообщается, что когда Абдуллаха ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, спросили об аяте: «Никоим образом не считайте мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа...», он сказал: «Души мучеников

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Коран 3/169.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Ад-Дайлами «аот-фирдавс» 3611.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Коран 3/169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Ибн Исхак «ас-сира» 4/74, Ахмад «мунад» 1/265, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 4/205, Абу Давуд «сунан» 2520, Абу Йа'ля «муснад» 2331. Данный хадис является достоверным.

находятся в животах зеленых птиц, которые летают там, где пожелают. Затем они прилетают к лампам, и Аллах спрашивает их: «Хотите ли вы чего-нибудь ещё?». Души отвечают: «А чего ещё мы можем желать после того, как Ты ввел нас в Рай?». После того, как Аллах ещё два раза задаст им этот вопрос, они скажут: «О наш Господь! Мы хотим, чтобы Ты вернул нас в наши тела, чтобы мы ещё раз пали жертвами на Твоём пути!»<sup>116</sup>.

Сообщается, что однажды к Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, пришла мама Харисы и сказала: «О Пророк Аллаха! Расскажи мне про Харису (Хариса был убит в битве при Бадре). Если он в Раю, то я не буду печалиться, а если нет, то стану усердно за него молиться». Тогда Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Мать Харисы, воистину, Рай состоит из нескольких слоев, а твой сын — на самом высшем слою Рая (альфирдавс аль-а'ля»<sup>117</sup>.

Сообщается, что Абдуллах ибн Амр сказал: «Души мучеников будут находиться в птицах, которые будут чирикать, как скворцы, знакомиться друг с другом и питаться плодами Рая» 118.

Абу Умар сказал: «Все эти хадисы и предания указывают на то, что только души мучеников будут находиться в Раю. В хадисах говорится, что их души будут в облике птиц, или в животе птиц, или будут подобны зелёной птице. Я думаю, что наиболее правильным мнением является то, по которому их души будут в облике птиц или подобны птицам. В хадисе, переданном от Ка'ба говорится, что душа верующего находится не в животе птицы, а подобна птице. В версии Абдуллаха ибн Мас'уда говорится, что душа верующего подобна зеленой птице».

Однако следует сказать Абу Умару, что в сборнике Муслима есть хадис, в котором говорится: «Души мучеников будут находиться в животе зеленой птицы».

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Муслим «сахих» 1887.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Бухари «сахих» 2598.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Абдуллах ибн Мубарак «аз-зухд» 446 и ибн Аби Шейба «мусаннаф» 7/31. Хадис является достоверным.

По моему мнению (по мнению автора книги), между словами Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, «Душа верующего человека станет птицей, которая будет питаться на дереве в Раю вплоть до Судного Дня» и «Когда человек умрет, ему будут показывать его место утром и вечером. Если он из обитателей Рая, то ему будут показывать его место в Раю, а если он из обитателей Ада — его место в Аду» нет противоречия. В этих хадисах речь идет как о мучениках, так и об остальных верующих людях. Что касается Райской обители, то души мучеников и остальных верующих попадут туда только в Судный День, ибо вышеприведенный хадис говорит о том, что после своей смерти верующий человек будет смотреть на своё место в Раю до Судного Дня. В загробной жизни души неверующих люде также увидят своё место в Аду и попадут туда только в Судный День.

Что касается хадиса Ка'ба ибн Малика «Душа верующего человека станет птицей, которая будет питаться на дереве в Раю вплоть до Судного Дня», то в нем нет четкого указания только на мучеников, в нем нет четкого указания только на мучеников, в нем говорится обо всех верующих. Если бы в этом хадисе говорилось только о мучениках, то Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал бы: «Душа мученика...», а не душа верующего. Известно, что в некоторых хадисах Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, рассказал именно о мучениках и их достоинствах. Например, хадис, переданный от Микдама ибн Ма'дЙакриба: «Аллах уготовил для мученика семь наград: ему (мученику) будут прощены грехи с первой каплей его крови; он будет освобождён от мучения в могиле; он будет освобождён от больших ужасов (Судного Дня); на его голову будет одета Корона Достоинства, одна жемчужина которой лучше, чем этот мир и все то, что в нем; он будет женат на семидесяти двух Райских Гуриях; он будет заступаться (в Судный День) за семьдесят человек из числа своих родственников»<sup>119</sup>.

Что касается хадисов, в которых говорится, что души мучеников попадут в Рай и будут питаться Райскими плодами, то эти хадисы

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Ат-Тирмизи «джами' сахих» 1663, ибн Маджа «сунан» 2799, Ахмад «муснад» 4/131, ибн Аби Асим «аль-джихад» 207 и ат-Табарани «аль-му'джам аль кабир» 20/266.

не противоречат тому, что души всех верующих могут попасть в Рай и питаться райскими плодами. В этих хадисах говорится только о мучениках, чтобы подчеркнуть их высокую степень перед Аллахом. Доказательством их высокой степени служит то, что Аллах поместит их души в живот зелёных птиц. Мученики в этом мире тратят все свои силы и не жалеют себя на пути Аллаха, а в загробной жизни Аллах даст им тело лучше, чем их тела в мирской жизни. Они будут вкушать Райские плоды и находиться в этих телах до Судного Дня. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал о душах верующих: «Душа верующего будет в облике птицы», в другой версии: «Душа верующего будет подобна птице», а что касается мучеников, то он сказал: «Душа мученика будет находиться в животе птицы». Из всего этого следует, что душа верующего человека, будь он мучеником или нет, будет птицей, поэтому в словах Посланника, да благословит его Аллах и приветствует нет противоречия.

# 2. После смерти души верующих людей не будут находиться в Раю – они будут питаться райскими плодами и чувствовать запах Рая.

Это мнение принадлежит Муджахиду. В качестве аргумента своим словам он привел хадис, переданный Абдуллахом ибн Аббасом, да будет доволен Аллах ими обоими, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Мученики будут на берегу реки, около врат Рая под зеленым куполом. Они будут получать пропитание из Рая каждое утро и вечер» 120.

Следует сказать, что этот хадис никоим образом не отрицает тот факт, что мученики могут находиться в Раю. Река и пропитание, о которых упоминается в этом хадисе – Райские, из чего следует, что они в Раю.

Сообщается, что Умм Кабша рассказывала: «Однажды к нам зашел Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и мы спросили его, что будет с душами после смерти. Он ответил: «Души верующих людей будут находиться в животах зеленых

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Ахмад «муснад» 1/266, ибн Хиббан «сахих» 4658, ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 10/333. Хадис является хорошим (хасан).

птиц, передвигаться в Раю, вкушать райские плоды, пить райские напитки и собираться около золотых ламп под Троном. Они будут говорить: «Господь наш! Присоедини наших братьев к нам и дай нам то, что Ты нам обещал». Души неверующих людей будут находиться в животах черных птиц, будут есть и пить из Ада и собираться около камня в Аду. Они будут говорить: «Господь наш! Не присоединяй к нам наших братьев и не давай нам то, что Ты нам обещал».

Сообщается, что Тамим ад-Дари рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда Ангел смерти поднимает душу верующего человека на небеса, её (душу верующего) встретит Джибриль вместе с семи десятью тысячами ангелов, каждый из которых принесет верующей душе радостную весть. Поднеся душу к Трону, Ангел смерти падет ниц перед Всевышним Аллахом. Аллах скажет ему: «Веди душу Моего раба и клади ее среди лотосов, лишенных шипов, под бананами с висящими рядами плодов, в распростертой тени и среди обильных вод»<sup>121</sup>.

Необходимо упомянуть, что когда Муджахид сказал следующие слова: «Души верующих людей не будут после смерти в Раю», он имел в виду, что верующие люди попадут в Рай телом и душой только в Судный День.

#### 3. Души будут находиться в могиле

Если сторонники этой теории придерживаются мнения, что души умерших людей никогда не покинут могилы, то они ошибаются, так как Коран и Сунна опровергает это. Если же они утверждают, что души будут пребывать в могилах в течении некоторого времени, а затем покинут их, то они правы. Таким образом, нельзя считать, что местом пребывания души является могила.

Сторонники этой теории, в том числе и Абу Умар ибн Абд аль-Барр, приводили в качестве аргумента в свою пользу следующие хадисы:

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Ибн Касир «тафсир» 2/537.

- А) «Когда человек умрет, ему будет показывать его место утром и вечером. Если он из обитателей Рая, то ему будут показывать его место в Раю, а если он из обитателей Ада его место в Аду».
- Б) «После того как раба Аллаха положат в могилу, а его товарищи уйдут, и он услышит стук их сандалий... он увидит свое место в Раю».
- В) «Для верующего человека могила расширится на семьдесят локтей, а неверующего сузится», и другие хадисы.

Однако стоит отметить, что нельзя считать эту теорию верной, так как Коран, Сунна и достоверные предания отрицают её. Тот факт, что ангел покажет умершему в могиле его место в Раю или в Аду, не указывает на то, что душа умершего останется в могиле. Душа умершего верующего человека будет в Иллийюне (высшее место), но каждый раз, когда живой человек будет приветствовать умершего человека, Аллах будет возвращать душу умершего в тело, чтобы он ответил на приветствие. Душа нашего любимого Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, находится вместе с «ар-рафик аль-а'ля» (самые великие ангелы: Джибриль, Микаиль, Исрафиль и Ангел смерти). Каждый раз, когда мусульмане приветствует его, Аллах возвращает его душу в тело, и он отвечает им. Известно, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, увидел пророка Мусу, мир ему, молящегося в могиле, а затем увидел его на шестом и седьмом небесах. Два факта объясняют данное явление:

- 1. Душа может передвигаться с огромной скоростью, преодолевая огромные расстояния в мгновение ока.
- 2. Может быть и так, что сама душа будет находиться на небесах, а свет от нее в могиле, подобно тому, как лучи солнца, находящегося на небе, попадают на землю.

В достоверных хадисах сказано, что душа спящего человека поднимается на небо, когда открывается небесные врата, и совершает земной поклон Аллаху около Его Трона. Затем она очень быстро возвращается в тело спящего человека. После смерти душа умершего верующего человека поднимется с ангелами до Трона Аллаха и совершит земной поклон. Затем

Аллах рассудит, как с ней поступить. Ангелы покажут ей то, что Аллах уготовил для нее, после чего она вернется в свое тело и будет смотреть, как обмывают и хоронят её тело.

Сообщается, что Убайдуллах рассказывал: «Однажды, находясь в пути, я уснул около могилы Абдуллаха ибн Умара ибн Харама. Во сне я услышал такое чтение Корана, лучше которого я не слышал никогда в своей жизни. Когда я пришел к Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и рассказал ему об этом, он сказал: «Это был Абдуллах. Ты разве не знаешь, что Аллах забирает души верующих, помещает их в жемчужно-изумрудные лампы и вещает их посередине Рая. Каждую ночь Аллах возвращает их души в тела, где они пребывают вплоть до наступления рассвета. По наступлении рассвета, их души возвращаются на свои места». Этот хадис указывает на то, что души умерших людей могут быстро передвигаться с одного места на другое. Исходя из этого, имам Малик, другие известные имамы и учёные утверждали: «Душа умерших верующих людей свободны и передвигаются туда, куда хотят. Нет ничего удивительного в том, что души умерших людей могут приходить к живым людям».

Необходимо знать, что души людей не похожи друг на друга. Душа одних людей может быть сильной и большой, а других – слабой и маленькой. Это зависит от состояния тела и веры человека. Души верующих людей с крепкой верой – сильные. Души неверующих людей – слабые, ибо они будут окованы. Существует очень много достоверных и правдивых снов, в соответствии с которыми люди видели, как дух Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, Абу Бакра и Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, побеждали многочисленную армию неверующих.

Удивительно то, что души верующих людей, которые любят друг друга на пути Аллаха, встречаются во сне.

Сообщается, что Абдуллах ибн Амр рассказывал: «Душ верующих людей встречаются друг с другом. Иногда душа верующего человека может встретиться с душой другого верующего, с которым он не знаком».

Сообщается, что Абдуллах ибн Манда рассказывал, что некоторые учёные говорили: «Душа человека частично покидает его тело, выходя из его носа. Если душа полностью покинет тело, то человек умрет, ибо жизнь тела зависит от души. Это подобно тому, как если лампу отдалить от фитиля, то лампа погаснет. Известно, что основа огня находится в фитиле, а его свет может наполнить дом. Душа человека может покинуть тело во сне, подняться на небеса и встречаться с душами мертвых людей. Если спящий человек умный и правдивый, то он вспомнит, что увидела его душа и извлечет из этого урок. А если спящий человек приверженец лжи и нечестия, то он не сможет уразуметь то, что увидела его душа во сне. Он не извлечет никаких уроков из этих снов и видений, ибо он не может отличить истину от лжи».

Это одно из лучших объяснений по этому вопросу.

#### 4. Души верующих людей у Аллаха.

Сторонники этой теории приводят в качестве аргумента в свою пользу следующий аят: «Никоим образом не считайте мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа, радуясь тому, что Аллах даровал им по Своей милости, и ликуя от того, что их последователи, которые ещё не присоединились к ним, не познают страха и не будут опечалены» 122, и следующие хадисы:

- А) Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда душа верующего человека выйдет из тела, ее поднимут на небеса и приведут к Аллаху. Когда поднимут душу неверующего человека на небо, то ей не откроются небесные врата, и она будет брошена в могилу»<sup>123</sup>.
- Б) Сообщается, что Абу Муса аль-Аш'ари, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Когда душа верующего человека выйдет из тела, от нее будет исходить аромат лучше, чем аромат мускуса. Ангелы возьмут ее и поднимут на небеса. Когда они будут проходить по небесам, ангелы небес будут спрашивать ангелов, несущих душу: «Кто это?» на что

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Коран 3/169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Ахмад «муснад». Хадис является достоверным.

они скажут: «Это такой-то, сын такого-то, он совершил такие-то и такие-то дела (ангелы упомянут его благие деяния). Тогда ангелы небес скажут: «Добро пожаловать вам и этой душе». Душа верующего человека будет подниматься через те же ворота, через которые на небеса поднимались его дела. Его душа будет сиять на небесах и от нее будет исходить свет, подобно свету солнца. Так будет продолжаться до тех пор, пока его душу не поднимут к Трону Аллаха. Что касается неверующего человека, то когда ангелы поднимут его душу на небо, ангелы небес спросят: «Кто это?» - на что несущие неверующего человека ангелы ответят: «Это такой-то, сын такого-то, он совершил такие-то и такие-то дела (ангелы упомянут его плохие деяния). Тогда ангелы небес скажут: «Пусть эта душа не проходит дальше, верните ее на самое дно земли» 124.

- В) Передают, что Хузейфа ибн аль-Йаман рассказывал: «После смерти души (верующих) людей будут находиться около Всевышнего Аллаха и ждать Дня Воскресения».
- Г) Сообщается, что Сафийя рассказывала: «После того, как ибн аз-Зубейр был убит, Абдуллах ибн Умар, да будет доволен Аллах всеми ими, пришел к нему домой. Асма' стала оплакивать ибн аз-Зубейра, а Абдуллах ибн Умар сказал ей: «Тебе нужно проявить богобоязненность и терпение. Знай, что это только тело, а его душа находится у Аллаха». Она сказала ему: «Конечно, я проявлю терпение, ибо знаю, что голову пророка Йахьи (Ионанна) отрезали по просьбе одной из распутниц сынов Израиля»<sup>125</sup>.
- Д) Сообщается, что Хиляль ибн Йасиф рассказывал: «Однажды, когда я сидел вместе с Ка'бом, Раби'ем ибн Хайсамом и Халидом ибн 'Ар'арой, к нам пришел Абдуллах ибн Аббас и спросил Ка'ба: «Ка'б, я понял всё, что сказано в Коране, кроме четырех вещей. Я хочу, чтобы ты объяснил мне эти вещи: «Что такое «иллийюн»? Что такое «сиджин»? Что такое «сиджин»? Что такое «сидрат аль-мунтаха» (крайний лотос)? Что значат слова Аллаха о пророке Идрисе: «Мы вознесли его на высокое место»<sup>126</sup>. Тогда Ка'б ему сказал: «Иллийюн это седьмое небо, там

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Ат-Тайалиси «муснад». Хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Имеется в виду, что семейство пророка Йахьи проявили терпение, так и я буду проявлять его.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Коран 19/57.

будут находиться души верующих людей. Сиджин – это седьмой слой земли, там под сатаной будут находиться души неверующих. Что касается слов Аллаха, то они означают, что пророк Идрис каждый день поднимался на небеса, подобно делам сынов Адама. Однажды пророк Идрис сказал одному из ангелов обратиться к Ангелу смерти, чтобы он немного отсрочил его срок, дабы он смог совершить больше благих дел. Тогда ангел спрятал его между своими двумя крыльями и поднялся с ним к Ангелу смерти. Когда ангел смерти услышал просьбу пророка Идриса, он спросил того ангела: «А где сам Идрис?». Ангел сказал ему: «Между моими крыльями», тогда Ангел смерти сказал: «Удивительно! Ведь мне было сказано забрать душу Идриса на четвертом небе» и он забрал душу Идриса. Что касается «сидрат альмунтаха» (крайний лотос), то это лотос на головах тех ангелов, которые поднимают Трон Аллаха. Никому, кроме Аллаха неизвестно, что находится за этим лотосом и, поэтому он называется «крайний лотос».

Следует сказать, что данная теория не отрицает тот факт, что души верующих людей и мучеников будут пребывать в Раю. Известно, что Рай находится около крайнего лотоса, рядом с Аллахом. Всевышний Аллах в Коране сказал, что души мучеников у Него, а Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сообщил нам в хадисах, что их души будут передвигаться в Раю туда, куда пожелают. Таким образом, как слова Аллаха, так и слова Его Посланника указывают на одно и то же: «Души верующих будут в Раю».

5. Души верующих людей находятся в Джабийе (местечко в Шаме), а души неверующих — в колодце Бархут и Хадрамавте.

Абу Мухаммад ибн Хазм сказал, что эта теория принадлежит рафидитам (направление в шиизме). Следует сказать, что утверждение Абу Мухаммада ибн Хазма является неверным, так как эта теория принадлежит некоторым учёным из числа ахль ас-сунны. Абу Абдуллах ибн Манда сказал: «Некоторые сподвижники и их последователи утверждали, что души верующих людей будут находиться в Джабийе.

Сообщается, что Абдуллах ибн Амр сказал: «Души верующих людей после смерти будут в Джабийе, а души неверующих – в колодце Бархут, в Хадрамавте»<sup>127</sup>.

Сообщается, что Али, да будет доволен им Аллах, сказал: «Самый лучший колодец на земле — Зам-зам, а самый худший колодец — Бархут в Хадрамавте. Самая лучшая долина на земле - долин— Мекки, и долина в Индии, куда спустился Адам и где растут благие растения. Самая худшая долина на земле — долина аль-Ахкаф в Хадрамавте, где собираются души неверующих» 128.

Сообщается, что Али, да будет доволен им Аллах, сказал: «Самое плохое место на земле – колодец в Хадрамавте, который называется «Бархут». В этом колодце будут находиться души неверующих. Днем вода в этом колодце черного гнойного, и он (колодец) является местом сборища насекомых»<sup>129</sup>.

Сообщается, что Суфьян рассказывал: «Когда мы спросили жителей Хадрамавта о свойствах колодца Бархут, они сказали нам: «Никто не сможет провести ночь около него (так как ночью там очень шумно и раздаются голоса людей)».

Следует сказать, что если Абдуллах ибн Амр и другие сторонники этой теории утверждают, что души верующих находятся в таком просторном месте, как Джабийа, то они правы. Если же они считают, что души верующих будут находиться непосредственно в самом Джабийе, то в хадисах об этом не говорится. Быть может, эта теория перенята от людей Писания.

6. Души людей соберутся на той земле, о которой Аллах упомянул в Коране, сказав: «Мы уже записали в Писаниях после того, как это было записано в Напоминании (Хранимой скрижали), что <u>землю</u> унаследуют Мои праведные рабы»<sup>130</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Ибн Хиббан «сахих» 7/284.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Абд ар-Раззак «мусаннаф» 5/116 и аль-Факихи «ахбару Мекка» 1110. Предание (асар) является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Аль-Факихи «ахбару Мекка» 1111.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Коран 21/105.

Данное толкование является ошибочным, ибо у толкователей Корана по этому поводу есть разные мнения.

Согласно мнению Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, в этом аяте под «землей» подразумевается Райская земля.
Этого мнения придерживались большинство толкователей Корана<sup>131</sup>.

В другой версии Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, говорится, что под землей в этом аяте имеется в виду те земли, которые Аллах открыл и отдал общине Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует. Такое толкование считается правильным, и оно подтверждается аятом, в котором говорится: «Аллах обещал тем из вас, которые уверовали и совершали праведные деяния, что Он непременно сделает их наместниками на земле, подобно тому, как Он сделал наместниками тех, кто был до них» <sup>132</sup>.

В достоверном хадисе Пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Мне были показаны восточные и западные стороны земли. Власть моей общины непременно дойдёт до тех мест, которые мне были показаны» 133.

Согласно мнению некоторых толкователей Корана, под «землей» в этом аяте имеется в виду «Святая земля» (байт аль-макдис).

7. Души верующих людей после смерти будут находиться в Иллийине, на седьмом небе, а души неверующих – в Сиджине, в седьмом слою земли, под войсками сатаны.

Некоторые учёные из числа ранних и поздних учёных придерживались этой теории. В качестве аргумента, они приводили следующие хадисы:

А) Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал перед смертью: «О Аллах! Присоедини меня к высшим друзьям»<sup>134</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Хунад «аз-зухд» 160 и ат-Табари «тафсир» 17/104.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Коран 24/55.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Ахмад «муснад» 5/278, Абу Давуд «сунан» 4254, ад-Дани «ас-сунан аль-варида» 1/184 и Абу Наим «аль-хулийя» 2/289.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Согласно мнению некоторых учёных, высшие друзья – это Джибриль, Микаиль, Исрафиль и Ангел смерти, которые находятся на седьмом небе. Некоторые другие учёные считают высшими друзьями пророков, мучеников, праведников и правдивых людей.

- Б) Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда душа верующего человека выйдет из тела, ее поднимут на небеса и приведут к Аллаху».
- В) Передают, что Абу Саид аль-Худри, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Местечко мучеников будет рядом с лампами, висящими на Троне».

Следует заметить, что эти хадисы не указывают на то, что души верующих людей будут всегда находиться на седьмом небе, а души неверующих — в низшем слою земли. Эти хадисы указывают на то, что когда ангелы поднимут душу верующего человека на седьмое небо, Аллах рассудит, что ей положено. После этого душа вернется обратно в могилу в тело человека, чтобы пройти допрос, после которого она уйдет на место своего пребывания. Души некоторых верующих людей будут на седьмом небе в зависимости от своих степеней. Души некоторых неверующих людей будут в низшем слою земли в зависимости от своих прегрешений.

8. После смерти души верующих людей соберутся у колодца Замзам.

Эта теория не имеет никаких доказательств из Корана или Сунны, которые могли бы подтвердить ее правдивость. Известно, что колодец Зам-зам невелик по своим размерам, и поэтому не сможет вместить в себя души всех верующих. Следовательно, эта теория является ошибочной, ибо она противоречит Корану и Сунне.

9. Души верующих людей после смерти будут находиться в загробном мире. Они будут свободны, и будут передвигаться, куда пожелают.

Данная теория принадлежит Сальману аль-Фарси. Слово «барзах» означает преграду между двумя вещами. По всей видимости, Сальман, да будет доволен им Аллах, имел в виду, что после смерти души верующих будут находиться на земле, которая располагается между этим и другим мирами. Его теория является сильной, ибо, покинув свое тело, в ожидании Судного дня душа будет находиться в



загробном мире. Души верующих людей будут пребывать в радости, тогда как души неверующих будут подвергнуты страданиям в загробной жизни.

# 10. Души верующих людей будут справа от Адама, а души неверующих – слева от него.

Сторонники этой теории в качестве аргумента приводят хадис, в котором говорится, что в ночь, когда Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, поднялся на небо, увидел, что души верующих были справа от Адама, а души неверующих — слева от него. Однако этот хадис не указывает на то, что души будут находиться там всегда. Этот хадис указывает на то, что по правую сторону от Адама — высокая степень, которую получат верующие, а по левую сторону от Адама — низкая степень и наказание, которые получат неверующие.

## 11. После смерти души верующих будут находиться там, где они были до сотворения тел.

Эта теория принадлежит Абу Мухаммаду ибн Хазму. Он выдвинул ее, исходя из своих убеждений, которые заключаются в том, что души были сотворены до сотворения тел.

Эта теория является ошибочной, ибо она не подтверждается ни Кораном, ни Сунной. Сам Абу Мухаммад ибн Хазм был согласен с мнением, что души мучеников будут в Раю. Следовательно, напрашивается вопрос: «Если души мучеников будут в Раю, то неужели души таких правдивых людей, как Абу Бакр, Абдуллах ибн Мас'уд и других, которые обладают более высшими, чем мученики, степенями, будут пребывать в неизвестности?».

#### 12. После смерти души людей будут в небытие.

Эта теория принадлежит тем, кто утверждает, что душа является частью тела человека. Они также утверждают, что когда тело человека умрет, то его душа исчезнет.

Эта теория является неправильной, ибо Коран, Сунна, единогласное мнение сподвижников (иджма' сахаба) и разум свидетельствуют о другом. В Коране Всевышний Аллах сказал, что душа имеет

способность выходить, заходить и возвращаться в тело. В пречистой Сунне Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал, что душа поднимается на небо, спускается с неба, совершает поклон Аллаху, разговаривает и т.д. Из достоверных хадисов известно, что в ночь, когда Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, поднялся на небо, он увидел души верующих справа от Адама, а души неверующих — слева от него. Также известно, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Душа верующего человека после смерти будет птицей, которая будет питаться райскими плодами». Всевышний Аллах в Коране сказал, что души Фараона и его рода в могиле будут подвергаться наказанию огнем утром и вечером.

Следовательно, никто из числа сподвижников, их последователей, известных имамов и учёных не подтверждал эту ошибочную теорию.

#### 13. Душа после смерти будет находиться в другом теле.

В этой теории есть доля истины и лжи.

Истинность данной теории заключается в том, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сообщил о том, что после смерти души мучеников будут находиться в животах зеленых птиц. В другом хадисе он сообщил, что душа верующего человека после смерти станет птицей, которая будет питаться плодами райских деревьев. Также сообщается, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда ваши братья погибли в битве при Ухуде, Аллах поместил их души в животы зеленых птиц. Эти птицы заходят в реки Рая, едят райские фрукты и собираются около золотых ламп под сенью Трона ('Арш). Когда их души увидели в Раю благую пищу, благое питье и благие слова, то они сказали: «Если бы наши живые братья увидели эти блага, то они не перестали бы сражаться на пути Аллаха и не боялись бы сражений». Тогда Всевышний Аллах сказал им (душам), что Он доведет их слова до живых верующих, и Он ниспослал следующий аят Своему Пророку: «Никоим образом не считайте мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы и получают удел у своего Господа, радуясь тому, что Аллах даровал им по Своей милости, и ликуя от

того, что их последователи, которые ещё не присоединились к ним, не познают страха и не будут опечалены» 135.136 Все эти хадисы указывают на то, что после смерти души верующих людей будут находиться в птицах и питаться Райскими плодами вплоть до Судного Дня, когда они будут возвращены в свои тела.

**Лживость** данной теории: «Душа после смерти будет находиться в другом теле» заключается в том, что сторонники этой теории подразумевают под ней реинкарнацию. Следует заметить, что вышеприведенные хадисы никоим образом не подтверждают истинность реинкарнации, ибо по Исламу реинкарнации не существует. Сторонники реинкарнации отвергают воскрешение людей после смерти и утверждают, что после смерти души людей перейдут в тела животных, насекомых и птиц, где они будут пребывать вечно.

#### ДОСТОВЕРНОЕ МНЕНИЕ О МЕСТЕ ПРЕБЫВАНИЯ ДУШ ПОСЛЕ СМЕРТИ ЧЕЛОВЕКА

В зависимости от степени в загробном мире души людей могут быть причислены к разным категориям:

- А) Некоторые души будут обладать самой высшей степенью и будут находиться на самом высшем месте. К душам этой категории относятся души пророков и посланников Аллаха. Увидев разных пророков на разных слоях неба во время вознесения на небеса пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сообщил, что души пророков и посланников Аллаха будут разными по степени.
- Б) Некоторые души будут находиться в животах зеленых птиц и передвигаться в Раю туда, куда пожелают. Обладателями таких душ являются души некоторых мучеников. Те мученики, которые имеют долги перед людьми, не смогут так же свободно передвигаться, как другие.

Сообщается, что Абдуллах ибн Джахш рассказывал, что однажды один мужчина подошел к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и спросил: «Что будет со мной, если я погибну на пути

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Коран 3/169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Ибн Исхак «ас-сира» 4/74, Ахмад «муснад» 1/265, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 4/205, Абу Давуд «сунан» 2520, Абу Йа'ля «муснад» 2331. Данный хадис является достоверным.

Аллаха?» - на что он сказал: «Рай». Когда тот мужчина повернулся и хотел уйти, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Только что Джибриль сказал мне, что это исполнится при условии, что у тебя не будет долгов»<sup>137</sup>.

Души некоторых мучеников на пути Аллаха будут остановлены около врат Рая. В одном из хадисов Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал по поводу одного человека, который погиб в сражении: «Я увидел, что он был остановлен около Рая».

Души некоторых мучеников будут находиться в могилах, и не смогут оттуда выйти до Судного Дня. В одном из хадисов рассказывается про одного человека, который без спроса взял одну накидку из трофея и спустя некоторое время пал в бою и умер. Люди стали говорить о нем, что он наслаждается в Раю. Тогда Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Клянусь Тем, в Чей длани моя душа! Накидка, которую он взял (без спроса) стала причиной того, что в его могиле горит пламя»<sup>138</sup>.

Души некоторых мучеников будут пребывать около врат Рая, как об этом говорится в хадисе, переданном от Абдуллаха ибн Аббаса: «(Некоторые) мученики будут под зеленым куполом, где будут получать удел из Рая каждое утро и вече».

В) Души некоторых людей будут находиться на земле и не поднимутся на небеса. Умершие люди, чьи души не небесах не равны умершим людям, чьи души пребывают на земле. Следовательно, после смерти душа того, кто в этом мире познал своего Господа, заслужил Его любовь, много поминал Его и приблизился к Нему своим поклонением, будет пребывать на небесах. Душа же того, кто не познал своего Господа, не поклонялся Ему, не заслужил Его Любовь и милость, будет пребывать на земле. Из достоверных источников известно, что в загробном мире и в Судный День человек будет вместе с теми, кого он любил. Из этого следует, что душа верующего человека будет вместе с пророками, правдивыми, мучениками и праведными рабами Аллаха, ибо он любит их. Что касается

JJ

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Ахмад «муснад» 4/350 и ибн Аби Шейба «мусаннаф» 3/49. Хадис является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Бухари «сахих» 3993 и Муслим «сахих» 115.

неверующего человека, то его душа будет в седьмом слою земли под войсками сатаны, ибо он слушался сатану.

Г) Души прелюбодеев и прелюбодеек будет гореть в печи, а души ростовщиков плавать по реке с ртами, наполняемыми камнями (как об этом сказано в хадисах).

Из всего вышесказанного следует, что верующие и неверующие люди не будут пребывать в одном и том же месте. Души верующих будут находиться на высоком месте и в почетном положении, а души некоторых неверующих — под сатаной в седьмом слою земли, в униженном положении.

Душа человека проходит четыре этапа. Каждый последующий этап значительнее предыдущего по размеру:

- 1. Очень тесная и темная утроба матери.
- 2. Этот мир, в котором человек взрослеет и совершает благие или дурные дела, которые становятся причиной его счастья или несчастья.
- 3. Загробный мир, который больше чем этот мир.
- 4. Вечная обитель: Рай или Ад. Всевышний Аллах переносит человека с одного этапа на другой до тех пор, пока он не попадет в вечную обитель конечное место назначения. Для каждого из этих этапов Аллах Установил конвертные законы и нормы, которые не применимы по отношению к другим этапам. Человек, постигнувший законы Аллаха, станет повиноваться Аллаху и Его пророкам и посланникам для того, чтобы заслужить Его довольство.

#### **ГЛАВА 16**

# МОГУТ ЛИ ЖИВЫЕ ЛЮДИ СВОИМИ ДЕЛАМИ ПРИНЕСТИ ПОЛЬЗУ МЕРТВЫМ?

Умершие люди получают пользу от дел живых людей двумя путями:

1. Умершие люди при жизни стали причиной тому, что живые люди совершают добрые дела.



2. Живые люди просят прощения за умерших, молятся за них, дают милостыню за них, совершают за них паломничество. По мнению некоторых ученых, умерший верующий человек получит пользу только в том случае, если живые люди подарят ему награду за совершенные ими добрые дела. Другие учёные считают, что умерший верующий человек получит пользу, если живые люди совершат за него добрые дела (эти учёные полагают, что необязательно дарить награду умершим за совершенные добрые дела). По мнению некоторых учёных ханафитского мазхаба, до умершего верующего человека награда за дела, совершённые живыми людьми, дойдет только в том случае, если живые люди сами подарят умершему награду за свои добрые дела.

Среди учёных нет единого мнения по поводу того, дойдет ли до умерших награда за совершение поклонения, выраженного физическими действиями, как например, молитва, пост, или чтение Корана. По мнению имама Ахмада, Абу Ханифы и всех ранних учёных такая награда дойдет до умерших. Имам аш-Шафи'и и Малик считали, что награда до умерших не дойдет. Некоторые сторонники нововведений считают, что до умершего человека никакая награда вообще не дойдет.

Доказательством на то, что умерший человек получит награду за то, что при жизни стал причиной совершения благих дел, служат нижеприведенные хадисы.

Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После смерти человека все его дела, кроме трех дел, прекращаются: непрерывная милостыня, знание, которым пользуются другие, и праведный ребенок, который молится за него (умершего)»<sup>139</sup>.

Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Верующий будет получать награду после смерти, если он (при жизни) оставил знание, которому он обучал

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Муслим «сахих» 1631.

(других) и распространял его; оставил праведного ребенка; оставил в наследство Коран; оставил мечеть, которую он построил; оставил дом, который он построил, и в котором он мог приютить путника; оставил сделанное им средство для добывания воды (например, водохранилище или колодец); давал милостыню из своего имущества, когда был здоров» 140.

Передают со слов Джабира ибн Абдуллаха, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Тот, кто положит начало какому-нибудь хорошему обычаю в Исламе, получит награду за это, а также награду тех, кто станет придерживаться этого обычая после него, что ни йоту не уменьшит их награду. Тот же, кто положит начало какому-нибудь дурному обычаю в Исламе, понесёт на себе как бремя самого этого греха, так и бремя грехов тех, кто станет придерживаться этого обычая после него, что не уменьшит бремени их собственных грехов ни на йоту!» 141.

Передают со слов Хузейфы, да будет доволен им Аллах, что однажды во времена Посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, один попрошайка попросил у людей милостыню, но люди ничего не дали ему. Когда один мужчина дал ему милостыню, другие люди тоже стали давать. Тогда Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Тот, кто положит начало какому-нибудь хорошему обычаю в Исламе, получит награду за это, а также награду тех, кто станет придерживаться этого обычая после него, что ни на йоту не уменьшит их награду. Тот же, кто положит начало какому-нибудь дурному обычаю в Исламе, понесёт на себе как бремя самого этого греха, так и бремя грехов тех, кто станет придерживаться этого обычая после него, что не уменьшит бремени их собственных грехов ни на йоту!» 142.

Передают со слов Абдуллаха ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Кто бы ни был несправедливо убит, на первого сына Адама обязательно ляжет часть (бремени греха за пролитую) кровь, ибо

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Ибн Маджа «сунан» 242, ибн Хузейма «сахих» 2490 и ас-Суйути «ад-ийбадж» 1632. Хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Муслим «сахих» 1017.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Ахмад «муснад» 5/387 и 6/520.

именно он положил начало убийствам»<sup>143</sup>. Из этого хадиса можно понять, что если человек получает грех за то, что он стал причиной для совершения греховных дел, он получит награду за то, что станет причиной для совершения благих дел.

Доказательством на то, что умершие люди получат пользу, если живые будут молиться и просить за них, служит Коран, Сунна и единогласное мнение учёных.

#### 1. Доказательство из Корана.

Всевышний Аллах в Коране сказал: «А те, которые пришли после них, говорят: «Господь наш! Прости нас и наших братьев, которые уверовали раньше нас»<sup>144</sup>. В этом аяте Всевышний Аллах хвалит тех верующих, которые просят прощения за других умерших верующих. Данный факт указывает на то, что их мольба приносит пользу умершим людям.

#### 2. Доказательство из Сунны.

Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда вы будете совершать заупокойную молитву умершему, то искренне молитесь за него» 145.

Сообщается, что Абу Абд ар-Рахман Ауф бин Малик, да будет доволен им Аллах, сказал: «(Однажды) Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, совершал заупокойную молитву, а я запомнил, что, обращаясь к Аллаху со словами мольбы за покойного, он сказал: «О Аллах, прости его, помилуй его, дай ему хороший приём, сделай его могилу просторной, омой его водой, снегом и градом, очисти его от грязи белую одежду, дай ему взамен дом лучше его дома, и семью лучше его семьи, и жену лучше его жены, введи его в Рай, защити его от мук могилы и от мук Огня!» 146.

رر

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Бухари «сахих» 6890 и Муслим «сахих» 1677.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Коран 59/10.

 $<sup>^{145}</sup>$  Абу Давуд «сунан» 3199, ибн Маджа «сунан» 1497 и ибн Хиббан «сахих» 3076. Хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Муслим «сахих» 963.

Сообщается, что Василя бин аль-Аска', да будет доволен им Аллах, сказал: «(Однажды) Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, вместе с нами совершал заупокойную молитву за одного мусульманина, и я слышал, как он сказал: «О Аллах, поистине, такой-то, сын такого-то, находится под Твоим покровительством и защитой, упаси же его от искушений могилы и мук Огня, ведь Ты выполняешь обещания и достоин похвалы! О Аллах, прости и помилуй его, ведь Ты — Прощающий, Милосердный!» 147.

В другом хадисе говорится: «Однажды Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, присутствовал на похоронах. После погребения он сказал: «Молитесь за своего друга, ибо сейчас он отчитывается»<sup>148</sup>.

Также молиться за умершего человека следует около его могилы. Передают со слов Бурейды ибн аль-Хусейба, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, обучал их, чтобы они говорили около могил: «Мир вам, жители этой местности из числа верующих и мусульман. Мы присоединимся к вам, если на то будет воля Аллаха. Мы просим спокойствия для себя и для вас» 149.

Передают со слов Аиши, да будет доволен ею Аллах, что однажды она спросила Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, о том, как просить прощения за покойников на кладбище. Тогда пророк сказал: «Скажи: Мир вам, жители этой местности из числа верующих и мусульман. Пусть Аллах помилует первые и последующие поколения людей из нашего числа. Мы присоединимся к вам, если на то будет воля Аллаха»<sup>150</sup>.

Сообщается, что однажды ночью Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, вышел в Баки' (кладбище в Медине) и сказал: «Мир вам, верующие этой местности. К вам пришло то, что было обещано (смерть). Скоро мы присоединимся к вам, если на то

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Ахмад «муснад» 3/491, Абу Давуд «сунан» 3202 и ибн Маджа «сунан» 1499. Хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Абу Давуд «сунан» 3221. Данный хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Муслим «сахих».

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Муслим «сахих» 974.

будет воля Аллаха. О Аллах! Прости всех, кто (лежит) в Баки' аль-Гаркад»<sup>151</sup>.

Существует много доказательств на то, что сам Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, его сподвижники, их последователи и все мусульмане во все времена молились за умерших верующих. Из достоверных источников известно, что Всевышний Аллах будет возвышать степень верующего человека в Раю, а он с удивлением будет спрашивать Аллаха: «За что Ты повысил мою степень?» - на что Аллах скажет: «За то, что твой сын помолился за тебя».

#### ДО УМЕРШЕГО ВЕРУЮЩЕГО ДОЙДЕТ НАГРАДА ЗА МИЛОСТЫНЮ, ВЫПЛАЧЕННУЮ ЗА НЕГО

Сообщается, что Аиша, да будет доволен ею Аллах, сказала: «Однажды один человек пришел к пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказала: «Моя мать внезапно умерла, но я думаю, что если бы она могла говорить (перед смертью), то раздавала бы милостыню. Получит ли она награду, если я сделаю это за неё?», - на что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Да» 152.

Сообщается, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал: «Мама Са'да ибн Самита умерла в его отсутствие. Он пришел к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Посланник Аллаха, моя мама умерла, когда меня не было рядом. Принесёт ли ей пользу, если я выплачу за нее милостыню?», - на что Посланник Аллаха, ба благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Да». Са'д сказал: «Тогда будь свидетелем тому, что в качестве милостыни я подарил два плодородных сада» 153.

Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что однажды один человек пришел к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Мой отец умер и оставил (после себя) имущество, однако он не завещал (чтобы я дал милостыню). Достаточно ли для того, чтобы он получил награду, дать за него

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Муслим «сахих» 974.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Бухари «сахих» 1322 и Муслим «сахих» 1004.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Бухари «сахих» 2605.

милостыню?». (Пророк, да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Да»<sup>154</sup>.

Передают со слов Са'да ибн Самита, да будет доволен им Аллах, что когда умерла его мама, он пришел к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Посланник Аллаха, моя мама умерла, (скажи мне) какой вид милостыни лучше всего?» (Пророк, да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Вода». Тогда Са'д выкопал колодец и сказал: «Это за мою маму» 155.

Передают со слов Абдуллаха ибн Амра, что (его отец) аль-Ас ибн Ва'иль во времена джахилии принес обет, что он заколет сто верблюдов. После его смерти его сын, Хишам ибн аль-Ас заколол (только) пятьдесят пять (верблюдов). Амр спросил Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, может ли он заколоть оставшуюся часть верблюдов за своего отца, - на что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал ему: «Если бы твой отец произнес шахаду (свидетельство единобожия), то ты бы мог поститься и дать милостыню за него и этим смог бы ему помочь» 156.

### ДО УМЕРШЕГО ВЕРУЮЩЕГО ДОЙДЁТ НАГРАДА ПОСТА, СОВЕРШЕННОГО ЗА НЕГО

Передают со слов Аиши, да будет доволен ею Аллах, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Пусть за умершего человека, которому предстало соблюдать пост, постится (кто-нибудь из его) близких»<sup>157</sup>.

Сообщается, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «(Однажды) к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, пришёл один человек и сказал: «О Посланник Аллаха, моя мама, которая должна была поститься в течении месяца, умерла. Следует ли мне держать этот пост вместо неё?» (Пророк, да

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Муслим «сахих» 1630.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Абу Давуд «сунан» 1681, ан-Наса'и «ас-сунан аль кубра» 4/112, ибн Маджа «сунан» 3684, Ахмад «муснад» 5/284 и 6/7. Данный хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Ахмад «муснад» 2/181.Данный хадис является хорошим (хасан).

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Бухари «сахих» 1952 и Муслим «сахих» 1147.

благословит его Аллах и приветствует), сказал: «Да. Ведь долг перед Аллахом более всего заслуживает того, чтобы быть выплаченным!» 158.

Сообщается, что Бурейда, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды, когда мы сидели около Посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, к нему подошла одна женщина и сказала: «Я подарила рабыню своей маме в качестве милостыни, а моя мама умерла». Он сказал: «Ты получила свою награду. Теперь рабыня стала твоим наследством». Женщина сказала: «Посланник Аллаха, моя мама должна была держать пост в течении месяца. Могу ли я сделать это за нее?». Он сказал: «Да, держи за нее пост». Женщина сказала: «Моя мама никогда не совершала паломничество, могу ли я это сделать за неё паломничество?». Он сказал: «Да, соверши за нее паломничество» 159. В другой версии этого хадиса она сказала: «Моя мама должна была держать пост в течении двух месяцев».

Сообщается, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Одна женщина путешествовала по морю и дала обет, что если Аллах сохранит ее (в целости и невредимости), то она будет держать пост в течении месяца. Аллах сохранил ее, однако она умерла, так и не продержав пост. Тогда ее дочь или ее сестра пришла к Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и спросила его (как ей быть), и он приказал ей держать пост в течении одного месяца» 160.

Также из достоверных хадисов известно, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал, что до умершего дойдёт награда, если живой человек будет за него кормить бедняка, вместо того, чтобы держать за него пост.

Передают со слов Абдуллаха ибн Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Пусть за умершего человека, которому

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Бухари «сахих» 1953 и Муслим «сахих» 1148.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Муслим «сахих» 1149.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Ахмад «муснад» 1/216. Абу Давуд «сунан» 3308 и аль-Байхаки «ас-сунан аль-кубра» 10/85. Хадис является хорошим (хасан).

предстало соблюдать пост, (его родные) ежедневно (в течение месяца) кормят бедняка» 161

Передают со слов Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если человек заболел во время Рамадана (и умер), то (его родные) должны за него кормить бедняка, а не возмещать за него пост. Если же он дал обет (что он будет держать пост, а потом умер), то кто-нибудь из его близких людей должен возмещать за него пост».

### ДО УМЕРШЕГО ВЕРУЮЩЕГО ДОЙДЁТ НАГРАДА ЗА ПАЛОМНИЧЕСТВА, СОВЕРШЕННОЕ ЗА НЕГО

Передают со слов Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, что однажды одна женщина из Джухейны (название племени) пришла к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказала: «Моя мама дала обет, что совершит паломничество, однако она умерла и не смогла совершить его. Могу ли я совершить паломничество за нее?». Он сказал: «Да, соверши паломничество за нее. Скажи мне, если бы у твоей матери был долг, ты же бы выплатила его за нее? Выплачивайте и долг Аллаху, ибо долг перед Аллахом более всего заслуживает того, чтобы быть выплаченным!» 162.

Сообщается, что Бурейда, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды, когда мы сидели около Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, к нему подошла одна женщина и сказала: «Я подарила рабыню своей маме в качестве милостыни, а моя мама умерла». Он сказал: «Ты получила свою награду. Теперь рабыня стала твоим наследством». Женщина сказала: «Посланник Аллаха, моя мама должна была держать пост в течении месяца. Могу ли я сделать это за нее?». Он сказал: «Да, держи за нее пост». Женщина сказала: «Моя мама никогда не совершала паломничество, могу ли я это сделать за неё паломничество?». Он сказал: «Да, соверши за нее паломничество»<sup>163</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Ат-Тирмизи «сунан» 718 и ибн Маджа «сунан» 1757.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Бухари «сахих» 1754.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Муслим «сахих» 1149.

Передают со слов Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, что однажды жена Синана ибн Салямы аль-Джухани спросила Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, может ли она совершить паломничество за свою маму, которая умерла, не совершив его. Он сказал ей: «Да, а разве если бы у твоей мамы был долг, ты не стала бы его выплачивать?» 164.

Передают со слов Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, что однажды женщина спросила Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, может ли она совершить паломничество за своего сына, который умер, не совершив его. Он сказал: «Да, соверши за него паломничество».

Также сообщается, что однажды один мужчина пришел к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Мой отец умер, не совершив паломничество. Могу ли я совершить паломничество за него?». Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Скажи мне, если бы у твоего отца был долг, ты бы выплатил его за него?». Мужчина сказал: «Да». Тогда Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, и сказал: «Долг перед Аллахом более всего заслуживает того, чтобы быть выплаченным!».

Все учёные единогласны в том, что если у умершего человека был долг, этот долг за него могут выплатить его родные или даже тот человек, который не приходится ему родственником. На это указывает хадис, переданный со слов Абу Катады, где говорится о том, что когда он выплатил долг за умершего человека, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал ему: «Сейчас он (умерший человек) обрел спокойствие» 165.

Также учёные единогласны в том, что если какая-нибудь обязанность умершего человека лежит на плечах живого, то когда живой человек выполнит ее, эта обязанность снимется с плеч живого человека и принесет пользу умершему. Следовательно, живые люди должны совершать за умерших людей то, что умершие не смогли совершить. Живой человек также может подарить награду за свои добрые дела

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Ахмад «муснад» 1/279 и ан-Наса'и «ас-сунан аль-кубра» 2/323. Хадис является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Ахмад «муснад» 3/330, ат-Тайалиси «муснад» 1673, Хаким «аль-мустадрак» 2/66 и аль-Байхаки «ас-сунан аль кубра» 6/74. Данный хадис является хорошим (хасан).

умершему человеку, ибо он сам заслужил эту награду и может либо подарить ее кому-нибудь, либо оставить при себе. Нет разницы между тем, чтобы подарить награду за благие дела умершему человеку или совершить за него благие дела.

Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, подчеркнул, что награда поста дойдет до умершего человека. Пост состоит из воздержания и намерения. Соответственно, награда за совершение паломничества, чтение Корана и других видов поклонения, которые человек совершает своим языком и телом, доходит до умершего человека.

Поклонения делятся на два вида: материальные и физические. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, указав на то, что награда за выплаченную милостыню дойдет до умершего человека, указал на то, что награда за другие виды материального поклонения также дойдет до него. Таким же образом, указав на то, что награда за совершенный пост дойдет до умершего верующего человека, он указал на то, что награда за другие виды физического поклонения дойдёт до него. Что касается паломничества, то этот вид поклонения относится как к материальным, так и к физическим видам поклонения. Награда за совершение паломничества также дойдет до умершего человека.

Учёные, утверждающие, что награда за добрые дела живых людей не доходит до умершего верующего человека, в качестве аргумента приводят следующие аяты: «Человек получит только то, к чему он стремился»<sup>166</sup>, «Вам воздастся только за то, что вы совершали»<sup>167</sup>, «Ему достанется то, что он приобрёл и против него будет то, что он приобрёл»<sup>168</sup>.

Помимо вышеприведенных аятов, в качестве аргумента эти учёные также приводят следующие хадисы:

Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После смерти человека прекращаются все его

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Коран 53/39.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Коран 36/54.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Коран 2/286.

дела, кроме трех: непрерывная милостыня, знание, которым пользуются другие и праведный ребенок, молящийся за него (умершего)»<sup>169</sup>.

Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Верующий будет получать награду после смерти, если (при жизни) он оставил знание, которому он обучал (других), и распространял его; оставил праведного ребенка; оставил в наследство Коран; оставил мечеть, которую он построил; оставил дом, который он построил, и в котором он мог приютить путника; оставил сделанное им средство для добывания воды (например, водохранилище или колодец); давал милостыню из своего имущества, когда был здоров» 170.

Передают со слов Анаса ибн Малика, да будет доволен им Аллах, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После смерти человека будет получать награду за семь вещей: за знание, которому он обучил; за реку, которую он провел; за колодец, который он вырыл; за дерево, которое он посадил; за мечеть, которую он построил; за Коран, который он оставил после себя; за детей, которые будут молиться за него после смерти».

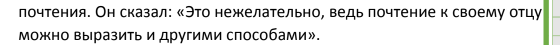
Ученые, считающие, что награда за добрые дела живых не доходит до мертвых людей, интерпретируют этот хадис так, что человек после своей смерти получит награду только за вышеперечисленные семь действий.

Тот факт, что умершие верующие люди могут получать награду за совершенные живыми людьми добрые дела, вызывает у сторонников противоположного мнения, много вопросов и вполне логичных, но нерациональных выводов. Они говорят:

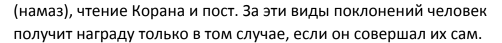
А) Человек в первую очередь должен стремиться к совершению благих дел и к получению за них награды для себя. Рассказывается, что когда Ахмада ибн Ханбаля спросили, можно ли находясь в первом ряду перед началом молитвы, уступить своё место своему отцу, в знак

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Муслим «сахих» 1631.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Ибн Маджа «сунан» 242, ибн Хузейма «сахих» 2490 и ас-Суйути «ад-ийбадж» 1632. Хадис является хорошим (хасан).



- Б) Если человек имеет право дарить награду за свои благие дела умершему человеку, то из этого можно сделать вывод, что он имеет право дарить ему как половину, так и четверть и т.д. по своему желанию.
- Г) Когда человек имеет право дарить награду за свои дела умершему человеку, то из этого можно сделать вывод, до совершения благого деяния или после?
- Д) Если человек имеет право дарить награду за свои дела другому человеку, то таким образом, получается, что он может дарить награду, которую получил за совершение таких обязательных действий, как молитва (намаз), пост и т.д.
- Е) Приказания Аллаха являются обязательством каждого человека, и человек не должен выполнять эти приказания за другого человека. Всевышний Аллах приказал человеку совершать молитву (намаз), и человек должен выполнять приказ Аллаха и не просить другого, чтобы тот совершил ее за него. Всевышний Аллах установил, что каждому человеку в этом мире принесёт пользу то, что он совершает сам. Больной человек не выздоровеет от того, что вместо него лекарство выпьет другой человек. Голодный человек не насытится, если за него будет есть другой человек.
- Ё) Если умершему человеку принесёт пользу то, что живой человек будет совершать за него благие дела, тогда живой человек также может каяться и принимать Ислам за умершего человека. Известно, что Аллах не примет свидетельство единобожия того человека, который произнёс его за другого человека. Также Он не примет молитву того человека, который совершил ее за другого человека. Если награда за принятие Ислама и совершение молитвы, которые являются основой Ислама, не дойдет до умершего человека, то, что можно говорить о других видах поклонения?
- Ж) Существует два вида поклонения:
- 1. Виды поклонений, которые человек не может совершить за другого. В данную группу относятся: принятие Ислама, молитва



- 2. Виды поклонений, которые человек может совершить как за себя, так и за другого человека. К таким поклонениям относятся: паломничество, выплата долга, выплата милостыни. Награда за совершение такого вида поклонения доходит до умершего человека.
- 3) По поводу хадиса, в котором Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Пусть умершего человека, которому предстояло соблюдать пост, постится (кто-нибудь из его) близких»<sup>171</sup>, у нас есть несколько заключений:
- 1. Имам Малик в своей книге «Муватта'» сказал: «Никто не должен поститься за другого человека. Ученые единогласны в этом мнении».
- 2. В цепочке передатчиков этого хадиса есть разногласия, и об этом упоминается в книге «шарху Муслим».
- 3. Этот хадис противоречит словам Аллаха «Человек получит только то, к чему он стремился» 172.
- 4. Этот хадис противоречит другому хадису, переданному от Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, по которому Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Никто не должен молиться или поститься за другого человека. Вместо этого, за умершего человека можно ежедневно кормить (бедняка) размером в один мудд<sup>173</sup> пшеницы»<sup>174</sup>.
- 5. Этот хадис противоречит другому хадису, переданному от Абдуллаха ибн Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, по которому Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если человек, который должен был держать пост месяца Рамадан, умер, то за него надо накормить (бедняка)»

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Бухари «сахих» 1952 и Муслим «сахих» 1147.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Коран 53/39.

 $<sup>^{173}</sup>$  Мера сыпучих тел, равная 18/4 л.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Ан-Наса'и «ас-сунан аль-кубра» 2/175, ибн Абд аль-Барр «ат-тамхид» 9/27 и Абд ар-Раззак «мусаннаф» 9/61. Аль-Аскалани в книге «ад-дирайа» 1/283 сказал, что этот хадис мавкуф.

6. Если соблюдение поста возвести на одинаковый по важности уровень с молитвой и принятием Ислама, то получится, что пост за другого человека держать нельзя.

Наш ответ оппонентам (автор книги придерживается мнения, что награда за совершенные живыми людьми дела доходит до умерших верующих людей): ни один из наших аргументов не противоречит ни Корану, ни Сунне, ни единогласному мнению учёных, ни канонам Шариата. Ниже подробно ответим на все опровержения:

1. У учёных есть несколько версий толкования слов Всевышнего Аллаха: «Человек получит только то, к чему он стремился» 175.

А) Одни учёные говорят, что под словом «человек» в данном аяте подразумевается только неверующий человек. Что касается верующего человека, то ему достанется то, что он совершил сам, а также то, что за него совершили другие верующие люди. Однако следует заметить, что данное толкование не является абсолютно верным, ибо в этом аяте под словом «человек» подразумевается как и верующий, так и неверующий человек, так как перед этими словами Аллах сказал о всех людях: **«Ни одна душа не понесет чужого бремени»<sup>176</sup>.** Это обстоятельство становится более ясным, если посмотреть на последующие аяты, в которых Аллах сказал: «Человек получит только то, к чему он стремился. Его стремления будут увидены. Затем он получит воздаяние сполна» 177. Эти слова Аллаха включают в себя и верующих и неверующих людей. Это подтверждается и другим аятом, где Аллах сказал: «Тот, кто сделал добро весом в мельчайшую частицу, увидит его. И тот, кто сделал **зло весом в мельчайшую частицу, увидит его»** 178. Священный хадис также подтверждает эти слова. В священном хадисе Всевышний Аллах сказал: «О рабы Мои, поистине, Я запретил несправедливость Себе и сделал её запретной меж вами, так не притесняйте же друг друга! .... О рабы Мои, поистине, это –только ваши дела, которые Я исчислю для вас, а потом сполна воздам вам за них и тогда пусть тот, кто обретёт благо, воздаст хвалу Аллаху, а кто обретёт нечто иное, пусть не пеняет

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Коран 53/39.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Коран 53/38.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Коран 53/39-41.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Коран 99/7-8.

ни на кого, кроме самого себя!». В одном из аятов Корана Аллах сказал: «О человек! Ты стремишься к своему Господу и встретишься **с Ним!»<sup>179</sup>.** Некоторые толкователи Корана под словом «человек» в разных аятах иногда подразумевают некоторых таких неверующих, как Абу Джахль, Укба ибн Аби Муайт, Валид ибн Мугира. Однако это не должно успокоить верующих людей, ибо Всевышний Аллах под словом «человек» в основном подразумевает всех людей без исключения, верующих и неверующих. Это можно проследить в следующих аятах: «Воистину, человек в убытке» 180; «Воистину, человек неблагодарен своему Господу» 181; «Воистину, человек создан нетерпеливым (или колеблющимся)» 182; «Но нет! Человек преступает границы дозволенного, когда ему кажется, что он ни в чем не нуждается» 183; «Мы предложили небесам, земле и горам взять на себя ответственность, но они отказались нести её и испугались этого, а человек взялся нести её. Воистину, он является несправедливым и невежественным» 184.

Все эти качества, приведенные в вышеупомянутых аятах, присуши любому человеку, ибо природа человеческая одинакова у всех. Однако Всевышний Аллах по Своей Милости и Мудрости привил некоторым людям любовь к вере, и представил ее прекрасной их сердцам, и сделал ненавистным для них неверие, нечестие и грехи. Именно Всевышний Аллах сделал твердым в своей религии Своих пророков и посланников, и именно Он отдалил от них зло и нечестие. Поэтому Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, говорил: «Если бы не Аллах, то мы бы не были на истинном пути. Если бы не Он, мы не давали милостыню и не совершали бы молитву». Всевышний Аллах во многих аятах Корана указывает на то, что именно Он распоряжается всеми и вся. Всевышний говорит: «Ни один человек не уверует без дозволения Аллаха» 185; «Но они не помянут

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Коран 84/6.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Коран 103/2.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Коран 100/6.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Коран 70/19.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Коран 96/6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Коран 33/72.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Коран 10/100.

его, если этого не пожелает Аллах» $^{186}$ ; «Но вы не пожелаете этого, если этого не пожелает Аллах, Господь миров» $^{187}$ .

Б) Некоторые другие учёные говорят, что данный аят указывает на законы, которые были даны Аллахом другим пророкам до Ислама. Что касается Ислама, то Аллах установил, что человек получит то, что совершил сам и то, что совершили за него другие.

Однако эта версия тоже ошибочная, ибо не существует четких доказательств, которые подтверждают ее истинность.

В) Некоторые учёные говорят, что арабская частица «ли» данном аяте (**«Человек получит только то, к чему он стремился»,** Коран 53/39) несет смысл частицы «'аля» 188. Из этого следует, что человек получит наказание только за то, что он совершил сам.

Следует заметить, что данная версия ещё более ошибочная, чем первые две, так как учёные, придерживающиеся этой версии, прибегали к скрытому смыслу аята, проигнорировав его явный смысл. Такой путь толкования аятов недопустим.

Г) Некоторые учёные заявляют, что данный аят имеет продолжение, и что мы сами должны это понять. Согласно их теории, аят должен таким: «Человек получит только то, к чему он стремился, а также то, что за него совершили другие».

Эта версия также ошибочна, ибо такое толкование слов Аллаха можно считать не основанным на знаниях.

Д) Некоторые учёные говорят, что данный аят аннулирован (мансух) другим аятом, где Аллах сказал: «Мы воссоединим верующих с их потомками, которые последовали за ними в вере» 189.

Аннулирование они приписывают Абдуллаху ибн Аббасу, да будет доволен Аллах ими обоими. Однако следует сказать, что такое толкование также является неправильным, ибо для того, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Коран 74/56.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Коран 81/29.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Частица «ли» и производные от нее указывают на пользу, а частица «'аля» и ее производные — на вред. В хадисе Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Аль-Кур'ану худжатун ляк ав 'аляйк», что означает «Коран будет свидетелем в пользу тебя или против тебя» (прим. пер.).

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Коран 52/21.

аннулировать тот или иной аят недостаточно слов одного Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими. Слова Аллаха: **«Мы** воссоединим верующих с их потомками, которые последовали за ними в вере» указывают на то, что если дети верующих будут следовать примеру своих родителей и будут такими же богобоязненными, как и они, то Аллах присоединит их к родителям и введет их всех в Рай, где они будут вместе обитать. Слова Аллаха: «Ни одна душа не понесет чужого бремени» 190 и «Человек получит только то, к чему он стремился» 191 не аннулированы. Они указывают на мудрость и справедливость Всевышнего Аллаха, что подтверждается разумом и чистой человеческой природой (фитра). Первый аят указывает на то, что Аллах не накажет никого за грехи другого человека, а второй аят указывает на то, что человеку принесет пользу только то, что он совершил сам. Первый аят успокаивает человека тем, что в Судный День Аллах не накажет его несправедливо, как это делают в этом мире некоторые правители. Второй аят не дает человеку расслабиться и мечтать о том, что он спасется благодаря тому, что его отец, дед и его другие предшественники были праведными людьми и что они позаботятся о нем. Из вышесказанного вытекает, что один аят соответствует другому аяту, похожий на вышеприведенные аяты, где Аллах сказал: «**Кто** следует прямым путём, тот поступает во благо себе. А кто впадает в заблуждение, тот поступает во вред себе. Ни одна душа не понесет чужого бремени. Мы никогда не наказывали людей, не отправив к ним посланника» <sup>192</sup>. Этот аят указывает на четыре вещи, в которых проявляется справедливость и мудрость Аллаха:

- Если человек уверует и будет совершать праведные деяния, то этим он принесет пользу только себе, а не другим.
- Если человек не уверует и будет совершать дурные деяния, то этим причинит вред только себе, а не другим.
- Никто не будет наказан за грехи другого человека.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Коран 52/21.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Коран 53/39.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Коран 17/15.

- Ни один человек не будет наказан до тех пор, пока ему не будет разъяснено о том, какие дела являются благими, а какие дурными.
- E) Некоторые учёные говорят, что в этом аяте («Человек получит только то, к чему он стремился», Коран 53/39) под словом «человек» подразумевается только живой человек, соответственно умершему человеку принесет пользу то, что будут делать за него другие.

Однако эта версия также ошибочна, ибо она не подкреплена никакими достоверными аргументами.

Ё) Абу аль-Вафа ибн Укейль сказал: «Данный аят указывает на то, что итогом деяний человека является то, что он уверовал, совершал благие деяния, обрел верующих друзей, женился на праведной женщине и родил праведных детей, которые будут молиться за него после его смерти. В хадисе Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Самой благой пищей человека является та, которую он заработал своими руками, а его дети являются тем, что он заработал».

В другом хадисе он сказал: «После смерти прекратятся все дела человека, кроме трёх дел: непрерывная милостыня, знание, которым пользуются другие, и праведный ребенок, который молится за него (умершего)»<sup>193</sup>.

Имам аш-Шафи'и сказал: «Если сын даст деньги своему отцу для совершения паломничества (хадж), то оно становится обязательным ему (отцу). Ибо это тоже самое, что он сам заработал на паломничество».

Слова Абу аль-Вафы ибн Укейла являются правильными, но нуждаются в дополнении. Верующие люди могут приносить пользу друг другу, вместе совершая одно благое дело. Молитва (намаз), которую верующий человек будет совершать с коллективом (джамаат), увеличивает награду верующего в двадцать семь раз, ибо в ней участвуют другие верующие люди. Получается, что совершение совместной молитвы увеличивает награду верующему, а то, что верующий присоединяется к коллективу, прибавляет другим верующим их награду. Пророк, да благословит его Аллах и

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Муслим «сахих» 1631.

приветствует, сказал: «Поистине, (в отношениях) друг с другом верующие подобны строению, отдельные части которого укрепляют друг друга», - и, (сказав это,) он сплел между собой пальцы (своих рук)<sup>194</sup>.

Если верующие люди в мирских отношениях подобны строениям, которые укрепляют друг друга, то и в вопросах религии они также укрепляют друг друга. Взаимно укрепление выражается, к примеру, тем, что они могут молиться друг за друга при жизни и после смерти. Всевышний Аллах в Коране сказал о том, что ангелы, которые держат Трон Аллаха, и другие ангелы просят прощения за всех верующих людей и молятся за них. Также Он сказал о том, что все пророки, включая Нуха, Ибрахима и Мухаммада, мир им всем, молились и просили прощения за верующих людей. Для уверовавшего человека вера становится причиной тому, что он заслужит мольбу ангелов и пророков, ибо Аллах сделал веру причиной получения пользы от других людей. Слова Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, обращенные к Амру ибн аль-Асу, указывали именно на это: «Если бы твой отец произнес шахаду (свидетельство единобожия), то ты бы мог поститься и дать милостыню за него и тем самым помочь emy<sup>195</sup>.

Ж) В Коране нет указаний на то, что человек получит пользу только от твоих дел. Данный аят («Человек получит только то, к чему он стремился», Коран 53/39) указывает только на то, что человеку принадлежит только то, что он приобрел сам. Что касается человека, совершившего благое дело, то он может либо подарить кому-нибудь награду за это дело, либо оставить награду для себя.

Продолжим наши опровержения.

2. То, что вы в качестве аргумента в свою пользу привели хадис, где Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «После смерти человека все его дела, кроме трех дел, прекращаются: непрерывная милостыня, знание, которым пользуются другие, и праведный ребёнок,

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Бухари «сахих» 467 и Муслим «сахих» 2585.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Ахмад муснад» 2/181. Данный хадис является хорошим (хасан).

- который молится за него (умершего)»<sup>196</sup> является не совсем правильным. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, в этом хадисе не сказал, что после смерти человек больше не будет получать пользу, он сказал, что его дела прекратятся. Следовательно, если живой человек будет совершать благие дела и дарить награду, полученную за благие дела, умершему человеку, то она дойдёт до него.
- 3. Ваши слова «Человек в первую очередь должен стремиться к совершению благих дел и к получению за них награды для себя» не совсем уместны. Известно, что верующие люди должны соревноваться между собой в совершении благих дел и получении наград, ибо Всевышний Аллах в Коране сказал: «Стремитесь же (соревнуйтесь друг с другом) к прощению от вашего Господа и Раю, ширина которого подобна ширине неба и земли»<sup>197</sup>. Также известно, что сподвижники Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, соревновались между собой в благих делах. Умар, да будет доволен им Аллах, сказал: «Клянусь Аллахом, когда бы ни соревновался со мной Абу Бакр в благом деле, он всегда опережал меня, и я сказал ему: «Я никогда не смогу опередить тебя». Что касается умерших верующих, то живые верующие должны помнить о них и молиться за них, что, несомненно, принесет им пользу.
- 4. Что касается ваших слов «Если человек имеет право дарить награду за свои дела умершему человеку, то из этого можно сделать вывод, что он имеет право дарить ее и живому человеку» у нас есть два варианта ответа на них:
- А) Некоторые учёные, в том числе и Ахмад ибн Ханбаль, придерживались мнения, что живой человек может подарить награду за свои добрые дела не только умершему человеку, но и живому.

По словам аль-Кадийа, Ахмад ибн Ханбаль говорил: «Человек может совершить благое дело, и половину награды от него может подарить своим (живым) родителям».

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Муслим «сахих» 1631.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Коран 57/21.

Относительно слов Ахмада ибн Ханбаля Абу аль-Вафа ибн Укейль сказал: «В этом есть ошибка, ибо это игра с шариатом. Награда за добрые деяния могут дойти только до умершего человека».

Однако затем ибн Укейль задается вопросом: «Разве человек не может погасить долг другого человека, живого или умершего? — Конечно, может. Следовательно, получается, что и награду за добрые деяния можно дарить другому живому человеку». Затем он сам же отвечает на свой вопрос: «Если это действительно так, то получается, что грехи живого человека простятся, если другой человек будет за него просить прощения?!».

Б) Нельзя дарить награду за добрые дела живым людям, ибо неизвестно в каком положении умрет тот или иной человек – верующим или неверующим.

Ибн Укейль, по поводу этого мнения, сказал: «Данное мнение является ошибочным, ибо живой человек может дарить награду за свои добрые дела другим людям, живым или мёртвым».

Это подтверждается Кораном, Сунной и единогласным мнением учёных. Известно, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, разрешил совершать паломничество и держать пост за умерших людей. Все учёные единогласны в том, что если живой человек погасит долг умершего человека, то с умершего человека снимается его долг. Относительно того человека, который совершает дела за других живых людей можно сказать следующее: «Если человек сильно болеет и не в состоянии совершить паломничество, то он может нанять другого человека, который совершит за него паломничество за другого, после этого стал неверующим, то наниматель не должен нанимать другого человека, который совершит за него паломничество ещё раз. Ведь неизвестно в каком положении умрет и этот человек».

Разница между живым и мёртвым человеком состоит в том, что живой человек не нуждается в других людях, ибо он сам может совершить благие деяния. Умерший же человек нуждается в других людях. Если живые люди совершать благие деяния за других живых людей, то это приведет к тому, что одни будут уповать на других, а это в свою очередь приведет к тому, что люди будут совершать



поклонения не для того, чтобы добиться довольства Аллаха, а чтобы добиться довольства других людей. В таком случае, в поклонении не будет искренности и никто, соответственно, не получит награду за свои благие деяния.

5. Что касается ваших слов «Если человек имеет право дарить награду за свои дела умершему человеку, то из этого можно сделать вывод, что он имеет право дарить ему как половину, так и четверть и т.д. по своему желанию» - у нас есть следующий ответ:

Имам Ахмад ибн Ханбаль сказал: «Награда, которую человек получит за совершенное благое дело, является его собственностью. Человек может подарить свою награду или только половину от нее другому человеку». Его слова можно объяснить следующим образом: «Если человек подарил полученную награду за добрые дела четверым людям, то получится так, что каждому из них достанется по одной четверти».

- 6. Что касается вашего вопроса: «Когда человек может подарить награду за совершенные благие дела умершему человеку: до совершения благого деяния или после?» у нас на это есть два ответа:
- A) Все ранние учёные, в том числе и Ахмад ибн Ханбаль, говорили, что человек может подарить награду как до, так и после совершения благого дела.
- Б) Некоторые другие учёные из числа поздних учёных, говорили, что человек может подарить награду другому человеку только в том случае, если он намеревался сделать это до совершения благого дела.

Ибн Укейль сказал: «Если кто-либо совершил молитву (намаз), продержал пост, прочитал Коран и подарил полученную награду другому человеку, то награда дойдёт до другого, при условии, что даритель имел намерение подарить награду до совершения благого дела».

По мнению таких учёных, человек, освободивший раба с намерением сделать это за себя, не сможет позже заявлять, что он это сделал это за другого. Таким образом, человек, погасивший свой долг и затем

заявивший, что он погасил долг другого человека, совершает ошибку. Также не принимается дела того человека, который совершил паломничество или молитву за себя, а затем сказал, что он совершил их за других. Это подтверждается тем фактом, что люди, приходившие к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, спрашивали его, могут ли они совершить благое дело за другого человека, но не спрашивали его о том, могут ли они подарить полученную награду другому человеку. К примеру, Са'д спросил Пророка, да благословит его Аллах и приветствует: «Принесет ли моей матери пользу, если я дам милостыню за нее?», другая женщина спросила: «Могу ли я совершить паломничество за свою маму?», другой мужчина спросил: «Могу ли я совершить паломничество за своего отца?». Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, разрешил всем им совершить благие дела за умерших людей. Следует заметить, что ни один из сподвижников никогда не говорил: «О Аллах! Дай награду, которую я получил за совершенные мною дела, другому человеку».

Учёные, заявляющие, что полученная награда в любом случае дойдёт до другого человека, независимо от того, до или после совершения благого дела даритель отдает награду другому, говорят: «Если человек совершил благое дело, то он получит награду, которая становится его собственностью. Если же он будет поступать щедро и подарит ее другому человеку, это будет подобно тому, как если бы он подарил другому человеку немного денег из своего богатства».

7. Что касается ваших слов «Если человек имеет право дарить награду за свои дела другому человеку, то таким образом, получается, что он может дарить награду, которую получил за совершение таких обязательных действий, как молитва (намаз), пост и т.д.», то у нас на это есть следующий ответ:

Человек не должен совершать обязательные действия за другого человека, ибо каждый человек должен сам совершать благие дела и выполнять приказания Аллаха. По поводу того, можно ли дарить полученную награду за совершение обязательных поклонений другому человеку, Абу Абдуллах ибн Хамдан сказал: «Человек может совершать такие обязательные поклонения, как молитва (намаз), пост и т.д. и дарить полученную за них награду другому человеку».



Сообщается, что некоторые праведные люди дарили полученные виды поклонений другим людям и говорили: «Мы встретим Аллаха, будучи бедными и банкротами». Следует заметить, что шариат это не запрещает, ведь награда является собственностью человека, и он может распоряжаться ею по своему усмотрению. Аллах знает лучше.

8. Что касается ваших слов «Приказания Аллаха являются обязательством каждого человека, и человек не должен выполнять эти приказания за другого человека», у нас на это есть следующий ответ:

Шариат не запрещает человеку приносить своему другу пользу своими делами. Всевышний Аллах по Своей милости и Справедливости установил закон, согласно которому все ангелы молятся и просят прощения за всех верующих. Помимо этого, Всевышний Аллах приказал Своему Посланнику Мухаммаду, да благословит его Аллах и приветствует, просить прощения за других верующих людей из числа своей общины. Аллах также приказал Своему Посланнику молиться за своих сподвижников, как при их жизни, так и после смерти, что Посланник и делал. Аллах установил закон, по которому поклонение, совершенное одним мусульманином и не распространяющееся на всех (фард кифайа), зачитывается как совершенное всеми мусульманами. Аллах также облегчает положение умершего человека, долг которого погашает живой человек. Стоит отметить, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, разрешил людям совершать паломничество и держать пост за других людей. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, также установил, что ошибка, допущенная человеком при совершении молитвы за имамом, прощается, если имам ее не допустил. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, также установил, что человек, совершающий молитву за имамом, может не читать суру «аль-Фатиха» во время молитвы, так как имам читает ее за него.

Все люди нуждаются в Аллахе, а Аллах любит тех, кто помогает нуждающимся. Если Аллах любит тех, кто протягивает руку помощи нуждающимся и делится тем, чем Он их поит и кормит, как же Он не полюбит человека, который помогает другим в религии? Помощь



другим людям в религии более любима Аллаху, чем любая другая помощь.

Известно, что некоторые ранние учёные говорили: «Если кто-нибудь каждый день будет говорить семьдесят раз: «О Аллах! Прости меня, моих родителей, всех мусульман и мусульманок, верующих из числа мужчин и женщин», то он получит награду, за каждого мусульманина, мусульманку, верующего из числа мужчин и женщин». Не стоит пренебрегать этими словами учёных, ведь тот, кто просит прощения у Аллаха за своего брата, делает добро своему брату, а Аллах любит добродетелей и Он воздаст им их награду сполна.

9. Что касается ваших слов «Если умершему человеку принесёт пользу то, что живой человек будет совершать за него благие дела, тогда живой человек также может каяться и принимать Ислам за умершего человека» - у нас на это есть следующий ответ:

Нельзя сравнивать такие действия, как принятие Ислама и покаяние за другого человека с совершением молитвы или соблюдением поста за него. Такое сравнение является ошибочным. Всевышний Аллах сделал принятие Ислама причиной получения пользы при жизни и после смерти. Если человек не принял Ислам, то, соответственно, он не получает и не получит пользу. Именно поэтому Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал Амру ибн аль-Асу: «Если бы твой отец произнес шахаду (свидетельство единобожия), то ты бы мог поститься и дать милостыню за него и тем самым помочь ему» 198.

Также Аллах сделал принятие Ислама причиной для получения награды и пользы от совершения благих дел. Из этого следует, что тот, кто совершает благие дела, не находясь в Исламе, не получит награду от Аллаха и его благие дела не будут приняты, подобно тому, как человек совершает молитву без омовения, что является обязательным условием для совершения молитвы.

На основе вышесказанного можно сделать вывод, что ваше сравнение противоречит канонам Ислама и шариата.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Ахмад муснад» 2/181. Данный хадис является хорошим (хасан).

- 0
- 10. Что касается ваших слов «Существует два вида поклонения:
- 1. Виды поклонений, которые человек не может совершить за другого. В данную группу относятся: принятие Ислама, молитва (намаз), чтение Корана и пост. За эти виды поклонений человек получит награду только в том случае, если он совершал их сам.
- 2. Виды поклонений, которые человек может совершить как за себя, так и за другого человека. К таким поклонениям относятся: паломничество, выплата долга, выплата милостыни. Награда за совершение такого вида поклонения доходит до умершего человека», то они наводят нас на следующие вопросы:

По какому принципу вы делите поклонения на эти виды? Какой аргумент из Корана или Сунны может подтвердить такое разделение?

В достоверных хадисах сказано, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал, что за умершего человека можно держать пост, хотя согласно вашей теории, пост относится к такому виду поклонения, которое человек не может совершить за другого. Более того, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, установил, что отец может совершить паломничество за своего маленького ребёнка, который ещё не разбирается в канонах Ислама, и что награда за паломничество достанется младенцу наравне с отцом. Абу Ханифа, да помилует его Аллах, сказал: «Если во время совершения паломничества человек потерял сознание, то его друзья должны одеть за него ихрам, и это будет засчитано для него». Следовательно, человек может подарить полученную награду за паломничество, милостыню и освобождение раба так же, как он может подарить полученную награду за молитву, пост и чтение Корана. Известно, что многие праведные верующие люди видели во сне, как мертвые рассказывали о том, что они получили награду, которую подарили им живые люди. Мы не будем приводить сны этих праведников, поскольку их очень много. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал о ночи Могущества (ляйлят аль-кадр): «Я вижу, что многие из вас видели во сне, что эта ночь – в последних десяти днях (месяца Рамадан)». С помощью этого хадиса становится ясно, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, обращал внимание

на то, что видели во сне многие сподвижники и подтверждал правдивость их снов.

11. Что касается того, что вы опровергаете следующий хадис: «Пусть за умершего человека, которому предстало соблюдать пост, постится (кто-нибудь из его) близких»<sup>199</sup>, - и при этом ссылаетесь на то, что имам Малик, да помилует его Аллах, сказал, что никто не должен поститься за другого человека, мы скажем следующее:

Вышеупомянутым хадисом мы, наоборот, опровергаем слова имама Малика «Никто не должен поститься за другого человека».

Что касается слов имама Малика «На это<sup>200</sup> у нас есть единогласное мнение учёных», то мы имеем по этому поводу следующее мнение:

Имам Малик имел в виду не всех учёных, а только учёных из числа жителей Медины. Исходя из того, что имам Малик не покидал за свою жизнь Медину, можно предположить, что он не знал, что среди тех учёных, которые проживали за пределами Медины, были те, которые придерживались иного мнения. Даже если предположить, что все жители Медины единогласно придерживались озвученного имамом Маликом мнения, то будет лучше придерживаться хадиса Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, нежели мнения Мединцев. Такое толкование данного обстоятельства подтверждается словами Аллаха: «Если же вы станете препираться о чем-нибудь, то обратитесь с этим к Аллаху и Посланнику, если вы веруете в Аллаха и Последний день. Так будет лучше и прекраснее по значению»<sup>201</sup>.

12. На ваши слова «Этот хадис<sup>202</sup> противоречит другому хадису, переданному от Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, по которому Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Никто не должен молиться или поститься за другого человека. Вместо этого, за умершего

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Бухари «сахих» 1952 и Муслим «сахих» 1147.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> На то, что никто не должен поститься за другого человека.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Коран 4/59.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Хадис, в котором говорится, что человек может держать пост за другого человека.

человека можно ежедневно кормить (бедняка) размером в один мудд $^{203}$  пшеницы» $^{204}$ , - мы скажем следующее:

Ибн Хаджар аль-Аскалани в книге «ад-Дирайа» 1/283 сказал, что это слова не Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, а самого Абдуллаха ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими. (Эти слова не могут быть написаны автором книги, так как имам аль-Аскаляни родился в 773 году по хиджре, а шейх Ибн Каййим аль-Джавзийя умер 754 году по хиджре, «примечания al-fatava.com»)

Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, скорее всего, имел в виду, что никто не должен держать пост месяца Рамадан за другого человека. Если же человек дал обет, что будет держать пост, а затем умер и не выполнил свой обет, то другой человек может держать за него пост.

В сборнике Муслима приводится хадис, где говорится, что когда одна женщина пришла к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и сказала: «Моя мать должна была держать пост в течение месяца, однако она умерла», он сказал ей: «Держи пост за свою мать».

Следует сказать, что хадис «Пусть за умершего человека, которому предстало соблюдать пост, постится (кто-нибудь из его) близких», передан от Аиши, да будет доволен ею Аллах. Следовательно, Абдуллах ибн Аббас не мог противоречить этому хадису. Также необходимо отметить, что Абдуллах ибн Аббас считал, что человек может как держать, так и не держать пост за другого человека.

13. На ваши слова «В цепочке передатчиков этого хадиса<sup>205</sup> есть разногласия, о чем говорится в книге «шарху Муслим» мы скажем следующее:

Данный хадис является достоверным, м в цепочке его передатчиков нет никаких разногласий.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Мера сыпучих тел, равная 18/4 л.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Ан-Наса'и «ас-сунан аль-кубра» 2/175, ибн Абд аль-Барр «ат-тамхид» 9/27 и Абд ар-Раззак «мусаннаф» 9/61. Аль-Аскалани в книге «ад-дирайа» 1/283 сказал, что этот хадис мавкуф.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Имеется в виду следующий хадис: «Пусть за умершего человека, которому предстало соблюдать пост, постится (кто-нибудь из его) близких».

Ибн Абд аль-Барр сказал: «Хадис, в котором Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Пусть за умершего человека, которому предстало соблюдать пост, постится (кто-нибудь из его) близких», является достоверным. О его достоверности говорил имам Ахмад.

14. На ваши слова «Этот хадис противоречит словам Аллаха: «Человек получит только то, к чему он стремился», мы скажем следующее:

Этот хадис никак не может противоречить Кораническому аяту, ибо Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, не может противоречить своими словами словам Всевышнего Аллаха. В данной ситуации вы допустили ошибку, так как вам показалось, что хадис противоречит аяту.

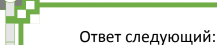
15. На ваши слова «Этот хадис противоречит другому хадису, переданному от Абдуллаха ибн Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, по которому Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если человек, который должен был держать пост месяца Рамадан, умер, то за него надо накормить (бедняка)», мы скажем следующее:

Аль-Байхаки сказал: «Это сказал не Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, а сам Абдуллах ибн Умар».

16. Что касается ваших слов «Если соблюдение поста возвести на одинаковый по важности уровень с молитвой и принятием Ислама, то получится, что пост за другого человека держать нельзя», то наша точка зрения следующая:

Такое сравнение является ошибкой и с помощью него невозможно опровергнуть достоверный хадис. Выше мы разъяснили разницу между принятием Ислама за другого человека и дарением награды за свои добрые дела другому человеку. Известно, что никто не может принять Ислам за другого человека, однако человек может подарить полученную награду за свои добрые дела другому человеку.

Некоторые люди спрашивают: «**Необходимо ли произнести вслух** или достаточно одного намерения для того, чтобы подарить полученную награду за добрые дела другому?».



Ни в одном из хадисов не говорится о том, что человек должен озвучивать акт своего дарения вслух. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, говорил, чтобы люди держали пост, совершали паломничество и давали милостыню с намерением, что они это делают за других. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, не говорил никому: «Когда ты будешь держать пост, скажи: «Это за такого-то человека». Всевышний Аллах знает намерение Своего раба и знает, за кого человек совершает то или иное действие. Однако человек может сказать вслух, за кого он совершает благое действие. Таким образом, не запрещается как сделать намерение и подарить награду от доброго дела другому, так и произнести свое намерение вслух.

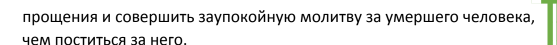
Следует сказать, что если человек совершил благое дело за себя, а затем сделал намерение подарить полученную награду человеку, то награда не дойдет до того человека только с помощью намерения. Это подобно тому, что человек намеревается освободить раба или давать милостыню, однако он этого ещё не сделал. Для того, чтобы награда дошла до другого человека, необходимо иметь намерение до момента совершения действия. К примеру, если человек дал бедняку деньги с намерением, что он отдал бедняку закят, то закят снимается с него, даже если он не произнес это вслух.

Некоторые люди спрашивают: **«Какие действия лучше всего совершать за умершего человека?».** 

# Ответ следующий:

Лучше всего совершать те действия, которые приносят максимум пользы. Освободить раба и давать милостыню за умершего человека лучше, чем держать за него пост. Лучшей милостынею является та, которая освобождает человека от нужды. В хадисе Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Наилучшая милостыня – напоить (человека) водой». Это хадис ориентирован на тех людей, которые живут в маловодных местностях. Накормить нуждающихся людей лучше, чем напоить водой тех людей, которые живут около реки. Иногда может быть лучше искренне молиться, просить





Исходя из вышесказанного, можно сделать следующий вывод:

Лучше всего освободить раба, давать милостыню, совершать паломничество, просить прощения и молиться за умершего человека.

Некоторые люди спрашивают: «Можно ли подарить награду за свои добрые дела Пророку, да благословит его Аллах и приветствует?».

Ответ следующий:

Некоторые современные учёные разрешают это. Некоторые другие учёные считают это нововведением, ибо сподвижники так не поступали. Когда человек из общины Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, совершает благое дело, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, получает за это награду наравне с этим человеком, ибо Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, является тем человеком, который указал и призвал к совершению благих дел.

#### ГЛАВА 17

# СОТВОРЕНА ЛИ ДУША?

Все пророки и посланники, мир им всем, были единогласны в том, что душа сотворена и подчинена Аллаху. Это было разъяснено в религии всех пророков, как и то, что этот мир создан, что все люди воскреснут, и что Аллах – Единственный Творец, а всё остальное – Его творения.

Все сподвижники Пророка, их последователи, а также последователи их последователей единогласно придерживались мнения, что душа сотворена.

Однако некоторые люди неправильно растолковали Коран и Сунну и стали заявлять, что душа не сотворена и что она существовала вечно. Они приводили в свою пользу два аргумента:

1. Душа – от повеления Аллаха, а повеление Аллаха – не сотворено.

2. Всевышний Аллах отнес душу к Себе<sup>206</sup> так же, как он отнес к Себе такие качества, как знание, мощь, слух, зрение.

Некоторые учёные говорят: «Мы не знаем, сотворена ли душа или нет».

Когда Абу Абдуллаха ибн Манда спросили о том, сотворена ли душа или нет, он сказал следующее:

«Некоторые люди считают, что души, особенно души праведников, не сотворены. Эти люди заявляют, что душа от Аллаха. Я приведу вам разные мнения людей, которые ссылаются на Коран, Сунну и слова сподвижников, их последователей, которые ссылаются на Коран, Сунну и слова сподвижников, их последователей и других учёных. Затем я укажу на то, какое из этих мнений правильное, а какое — нет.

Некоторые считают, что душа сотворена. Такого мнения придерживаются все учёные ахль сунна ва аль-джамаа. В качестве аргумента они приводят хадис, в котором Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Душа — собранные войска. Те, которые похожи друг на друга, дружат между собой (или тянутся друг к другу), а те, которые отличаются друг от друга, расходятся». Слова Пророка, да благословит его Аллах и приветствует: «Души — собранные войска» указывают на то, что души сотворены.

Некоторые другие учёные считают, что душа — от повеления Аллаха, что Аллах скрыл сущность души от других. В качестве аргумента они приводят следующие слова Аллаха: «Скажи: Дух (или душа) - от повеления моего Господа»<sup>207</sup>.

Некоторые другие учёные говорят: «Душа — одна часть света и жизни Аллаха». В качестве аргумента они приводят хадис, в котором Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Поистине, Аллах сотворил Свои творения в темноте, затем отдал им (часть) из Своего света».

 $<sup>^{206}</sup>$  Здесь имеется в виду следующий аят, где Аллах сказал: «и вдохну в него от Моего духа». Коран 15/29.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Коран 17/85.

Мухаммад ибн Наср аль-Марвази сказал: «Некоторые еретики и рафидиты<sup>208</sup> говорили относительно души Адама то, что христиане говорили относительно души Исы (Иисуса). Согласно их теории, душа отделилась от Аллаха и зашла в верующего человека. Исходя из этого, одна группа христиан стала поклоняться наряду с Иисусом его матери — Марьям, так как согласно их теории, Иисус — душа от Аллаха, которая зашла в Марьям. Из этого они делают вывод, что душа не сотворена».

Некоторые другие еретики и рафидиты говорят: **«Душа Адама не сотворена».** Они подкрепляют эти свои слова словами Аллаха: **«и вдохнул в него от Моего духа»**<sup>209</sup>; **«Затем придал (Аллах) ему (человеку) соразмерный облик, вдохнул в него (человека) от Своего духа»<sup>210</sup>.** Эти еретики и рафидиты говорят: **«Свет Аллаха не сотворен.** Свет Аллаха был у Адама, его потомков и всех пророков после него. Свет Аллаха был у Али, аль-Хасана и аль-Хусейна, а после них он присутствует в каждом имаме. С помощью этого Света имам будет знать все, и не будет нуждаться в знаниях других».

Абу Исхак ибн Шакля, отвечая на вопрос, сотворена ли душа или нет, сказал: «Нет сомнения в том, что душа сотворена. На этот вопрос отвечали многие известные учёные, которые опровергали мнения тех, кто считал, что душа не сотворена. Абу Абдуллах ибн Манда, в свою очередь, написал по этой теме большую книгу, которую одобрили имам Мухаммад ибн Наср аль-Марвази, шейх Абу Саид аль-Харраз, Абу Йа'куб ан-Нахр Джури, аль-кади Абу Йа'ля и другие».

Ниже приведены доказательства того, что душа сотворена.

Аргументы в пользу того, что душа сотворена:

1. Слова Аллаха: **«Аллах – Творец всякой вещи»**<sup>211</sup>. Эти слова Аллаха охватывают все без исключения. Однако следует отметить, что в число творений Аллаха не входят атрибуты и качества Аллаха, ибо Его качества и атрибуты относятся к Его именем. Всевышний Аллах обладает высокими и

<sup>208</sup> Одна из направлений шиизма.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Коран 15/29.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Коран 32/9.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Коран 39/62.

совершенными качествами, такими как знание, мощь, жизнь, желание, слух, зрение, и так далее.

Известно, что душа не является Аллахом и не является одним из качеств и атрибутов Аллаха. Душа является одним из творений Аллаха так же, как и ангелы, джинны и люди.

- 2. Слова Аллаха, адресованные пророку Закарии (Захарии, мир ему): **«Я сотворил тебя самого, хотя тебя вообще не было»** <sup>212</sup>. Эти слова Аллаха обращены не только к телу Закарии, но и к его душе, так как только само тело не в состоянии постигать суть слов их понимает душа.
- 3. Слова Аллаха: «Аллах сотворил вас и то, что вы делаете»<sup>213</sup>.
- 4. Слова Аллаха: «Мы сотворили вас, потом придали вам облик. Потом Мы сказали ангелам: «Падите ниц перед Адамом»<sup>214</sup>. По мнению большинства учёных, здесь имеется в виду, что Аллах сотворил не только наши тела, но и наши души. Другие учёные говорят, что Аллах сначала сотворил душу, а потом тело. В любом случае, оба толкования указывают на то, что душа сотворена.
- 5. Первая сура Корана «аль-Фатиха» по нескольким критериям указывает на то, что душа сотворена:
- А) Слова Аллаха: **«Хвала Аллаху, Господу миров».** Известно, что в число этих миров входит мир душ. Следовательно, Аллах Господь душ.
- Б) Слова Аллаха: **«Тебе одному мы поклоняемся и Тебя одного молим о помощи».** Из этого аята следует, что души также поклоняются Аллаху и просят у Него помощи. Если бы душа не была сотворена, то она бы не поклонялась Аллаху и не просила бы у Него помощи.
- В) Слова Аллаха: **«Путем тех, кого Ты облагодетельствовал, не тех, на кого пал гнев, и не заблудших».** Этот аят указывает на то, что некоторые души находятся на прямом пути по милости Аллаха, а

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Коран 19/9.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Коран 37/96.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Коран 7/11.

другие души – заблудшие. Все эти качества соответствуют творениям Аллаха, каковым является и душа.

- 6. Есть много доказательств на то, что человек является рабом Аллаха. Это указывает на то, что человек является Его рабом не только своим телом, но и душой. Следовательно человек должен поклоняться Аллаху не только телом, но и душой.
- 7. Слова Аллаха: **«Неужели не пришло то время, когда человек был безвестен?»**<sup>215</sup>. Это указывает на то, что было время, когда человека не было ни телом, ни душой.
- 8. Существует много доказательств, которые указывают на то, что было время, когда кроме Аллаха, больше ничего не существовало. Сообщается, что 'Имран бин Хасайн, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «(Однажды) к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, пришли люди из Йемена и сказали: «Мы пришли к тебе, чтобы узнать о религии и спросить тебя о том, что было в самом начале». Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «С начало был только Аллах, и не было ничего, кроме Него, и престол Его был над водой, и записал Он в Книге всё, и создал Он небеса и землю...»<sup>216</sup>. Данный хадис указывает на то, что в самом начале души не существовали был только Аллах.
- 9. Есть много доказательств того, что ангелы сотворены, а ведь ангелы духи, не зависящие от тела. Известно, что ангелы были созданы раньше, чем тело и душа человека. Также известно, что ангел вдувает душу человеку, когда человек находится в утробе матери. Таким образом, напрашивается закономерный вопрос: если ангелы, которые вдувают душу человеку, сотворены, как же человеческие души не могут быть сотворенными?

Некоторые люди ошибочно полагают, что ангел вдувает уже существующую душу в человека. На самом деле, Всевышний Аллах отправляет ангела к человеку, когда человек находится в утробе матери. Ангел приходит к нему и вдувает, после чего у человека появляется душа. Именно вдувание ангела становится причиной

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Коран 76/1.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Бухари «сахих» 3191.

появления человеческой души подобно тому, как половая близость и сперма являются причиной появления человеческого тела, а еда — причиной появления человеческого роста. Душа возникает от вдувания ангела, тело — от жидкости, а его тело — земное. У некоторых людей преобладает небесное происхождение, и посредством благонравия они становятся похожими на ангелов. У некоторых же других людей преобладает земное происхождение, и из-за своих дурных дел они становятся похожими на животных. Из всего этого получается, что ангел является отцом человеческой души, а земля является отцом человеческого тела.

10. Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Души — собранные войска. Те, которые похожи друг на друга, дружат между собой (или тянутся друг к другу), а те, которые отличаются друг от друга, расходятся»<sup>217</sup>. Слова Пророка, да благословит его Аллах и приветствует: «Души — собранные войска» указывают на то, что души сотворены. Этот хадис передали Абу Хуурейра, Аиша, Сальман аль-Фарси, Абдуллах ибн Аббас, Абдуллах ибн Мас'уд, Абдуллах ибн Амр, Али ибн Абу Талиб и Амр ибн Абаса да будет доволен всеми ими Аллах.

11. Душе свойственна смерть, выход и вход в тело и т.д. Все эти качества принадлежат творениям Аллаха. Всевышний Аллах говорит: «Аллах забирает души в момент смерти, а ту, которая пока не умерла, Он забирает во время сна. Он удерживает ту, которой предопределил смерть, а другую отпускает до определенного срока. Воистину в этом – знамение для людей размышляющих»<sup>218</sup>.

В этом аяте использовано слово «нафс», синоним слова «рух»<sup>219</sup>. Сообщается, что Абу Катада, да будет доволен им Аллах, сказал: «Однажды ночью, когда мы находились в пути вместе с Пророком, да благословит его Аллах и приветствует, некоторые люди стали говорить: «Посланник Аллаха, может быть, ты отдохнёшь вместе с нами ночью?» (В ответ им) он сказал: «Я боюсь, что вы проспите молитву». Тогда Биляль пообещал: «Я разбужу вас», и все пошли

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Муслим «сахих» 6376.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Коран 39/42.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Слова «нафс» и «рух» переводятся как «душа».

спать. Биляль спиной прислонился к своей верблюдице, но сон сморил и его. Проснувшись (утром), когда край солнца уже показался над горизонтом, пророк, да благословит его Аллах и приветствует, воскликнул: «Биляль, как же твоё обещание?!». Биляль ответил: «Никогда ещё я не спал так (крепко)!». (Тогда Пророк, да благословит его Аллах и приветствует,) сказал: «Поистине, Аллах забирает ваши души, когда пожелает, и возвращает их вам, когда пожелает! Биляль, встань и призови людей к молитве!». После этого Пророк совершил омовение, и когда солнце полностью поднялось над горизонтом и ярко засияло, он совершил молитву»<sup>220</sup>. Сообщается, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, перед сном говорил: «О Аллах, Ты создал мою душу и Ты умерщвляешь ее. Тебе принадлежит ее смерть и ее жизнь. Если Ты заберёшь мою душу, то помилуй её, а если Ты отпустишь её, то храни её посредством того, чем Ты хранишь Своих праведных рабов»<sup>221</sup>.

Аллах является как Творцом душ, так и Творцом тел. Всевышний Аллах сказал: «Любое несчастье, которое происходит на земле и с вами самими, записано в Писании ещё до того, как Мы сотворили его (или её). Воистину, это для Аллаха легко»<sup>222</sup>. Одни учёные понимают эти слова Аллаха таким образом: «ещё до того, как Мы сотворили несчастье». Другие толкуют эти слова следующим образом: «ещё до того, как Мы сотворили землю». Третьи интерпретировали эти слова следующим образом: «ещё до того, как Мы сотворили душу». Последняя версия является более корректной, так как в этом аяте используется местоимение «ха» которое указывает на женский род, то есть на душу.

Душа не может быть вечной и несотворенной, - ведь она нуждается в Аллахе. Душа не может ни причинить себе вреда, ни принести пользу, ни получить блага, ни защититься от зла, ни самостоятельно направляться на прямой путь без дозволения Аллаха. Всевышний Аллах сотворил ее и внушил ей её порочность и богобоязненность.

درد

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Бухари «сахих» 595 и Муслим «сахих» 680.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Муслим «сахих» 2714.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Коран 57/22.

Всевышний Аллах сказал: **«О люди! Вы нуждаетесь в Аллахе, тогда как Аллах – Богатый, Достохвальный»**<sup>223</sup>. Это обращение Аллаха адресовано не только к человеческим телам, но и к душам. Абсолютно все люди нуждаются только в Аллахе, что становится более ясным с следующего аята: **«А когда душа подступает к горлу, и вы смотрите на умирающего, Мы находимся ближе вас к нему, хотя вы не видите этого. Почему же вы, если вы действительно не получите воздаяние не вернёте ее, если вы говорите правду»<sup>224</sup>. Иными словами, почему же вы, если вы действительно не являетесь рабами Аллаха, и не получаете воздаяние за свои дела, не вернёте душу обратно в тело, когда она доходит до горла?! Разве это не является доказательством того, что ваши подвластны Аллаху, подчиняются Ему и что они получают своё воздаяние от Аллаха?** 

Что касается слова Аллаха: «Скажи: Дух – от повеления моего Господа»<sup>225</sup>, то слово «амр» в данном аяте означает решение и предопределение Аллаха, а не словесное повеление Аллаха. Это подтверждается другим аятом, где Аллах сказал: «Веление Аллаха придёт»<sup>226</sup>, то есть придет Его решение и предопределение. В другом аяте Аллах сказал: «Когда явилось веление твоего Господа, божества, к которым они взывали вместо Аллаха, ничем не помогли **им»<sup>227</sup>,** то есть когда пришло Его решение о том, чтобы наказать их, их лжебожества не помогли им. В другом аяте Аллах сказал: «Наступление<sup>228</sup> Часа подобно мгновению ока или даже быстрее»<sup>229</sup>. Из вышесказанного можно сделать вывод, что слова Аллаха: «Скажи: Дух – от повеления моего Господа» никоим образом не указывают на то, что душа не сотворена. Некоторые ранние учёные, толкуя этот аят, говорили: «Душа по повелению и решению Аллаха вошла в тело человека, и по Его могуществу утвердилась в теле».

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Kopah 35/15.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Коран 56/83-87.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Kopah 17/85.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Коран 16/1.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Коран 11/101.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Здесь слово «амр» переводится как «наступление».

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Коран 16/77.

Следует сказать, что между ранними и поздними учёными существует разногласия по поводу того, что в данном аяте («Скажи: Дух – от повеления моего Господа») имеется ввиду под словом «рух».

По мнению всех ранних учёных, под словом «рух» в этом аяте имеется в виду дух, который встанет в Судный День вместе с другими ангелами. Сообщается, что Абдуллах ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Однажды, мы вместе с Пророком, да благословит его Аллах и приветствует, опиравшимся на пальмовую ветвь, шли через развалины Медины. Когда мы проходили мимо группы иудеев, одни из них сказали другим: «Спросите его о Духе!». Некоторые из них сказали: «Мы всё равно спросим его». Тогда к нему подошёл один из иудеев и спросил: «Абу аль-Касим, что такое Дух?». Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, ничего не ответил ему. Я понял, что он получает Откровение, и встал. Когда Откровение уже снизошло, он прочитал: «Они спрашивают тебя о Духе. Скажи: «Дух – от повеления моего Господа, а вам дано знать об этом очень мало»<sup>230</sup>.<sup>231</sup> Известно, что они спросили Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, о том, что можно узнать только через откровение. Следовательно, в данном аяте имеется в виду дух, который от повеления Аллаха и о котором люди ничего не знают. Что касается человеческой души, то о ней можно узнать не только через Откровение, ведь о ней рассказывают многие люди.

Некоторые люди спрашивают: «Как понимать следующий хадис: Передают со слов аль-Хусейна ибн Мухаммада ибн Ибрахима ибн аль-Хакама, ас-Судди, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Однажды Курейшиты отправили Укбу ибн Аби Муейта и Абдуллаха ибн Абу Умейю ибн аль-Мугиру к иудеям, чтобы они спросили иудеев о Пророке, да благословит его Аллах и приветствует. Придя к иудеям, они сказали: «Среди нас появился человек, который считает себя пророком, он не придерживается ни нашей, ни вашей религии». Иудеи спросили: «Кто последовал за ним?», - на что они ответили: «Люди из низших кругов,

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Коран 17/85.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Муслим «сахих» 2794.

слабые, рабы и бедные люди. Богатые за ним не следуют». Тогда иудеи сказали: «Поистине, должен появиться пророк, обладающий качествами, которые вы описываете. Идите к нему и спросите его о трёх вещах, которые мы вам скажем. Если он ответит вам, то он является истинным пророком, а если не ответит, то он лжец. Спросите его о душе, которую Аллах вдул в Адама. Если он скажет, что это душа от Аллаха, то спросите его: «Как Аллах может наказать то, что от Него самого?» ... Когда они пришли к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и спросили его о том, что сказали иудеи, он обратился за ответом к Джибрилу. Аллах ниспослал аят: «Они спрашивают тебя о Духе (душе или Джибриле). Скажи: «Дух — от повеления моего Господа, а вам дано знать об этом очень мало». Тогда Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Аллах говорит, что душа является одним из Его творений, а не от Него ...»<sup>232</sup>.

### Наш ответ следующий:

Цепочка передатчиков данного хадиса является слабой: на самом деле эти слова не принадлежат Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, они принадлежат ас-Судди. В содержании этого хадиса есть то, что опровергается Кораном и Сунной. В сборниках достоверных хадисов и в муснадах есть хадисы близкие этому по смыслу, но все эти хадисы опровергают этот хадис, переданный ас-Судди. Передают со слов аль-А'маша, аль-Мугиры ибн Муксима, Ибрахима, аль-Алькамы, что Абдуллах ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах, сказал: «(Однажды) когда мы вместе с Пророком, да благословит его Аллах и приветствует, опиравшимся на голую пальмовую ветвь, шли через развалины Медины, нам повстречалась группа иудеев. Некоторые из них стали говорить другим: «Спросите его о духе», а некоторые (другие) говорили: «Не спрашивайте его, ведь вам не понравится всё, что бы он ни сказал!». Другие же сказали: «Мы обязательно спросим его!». Один из иудеев встал и спросил: «А Абу-ль-Касим, что такое дух?». (Пророк, да благословит его Аллах и приветствует,) промолчал, а я подумал про себя, что «Ему ниспосылается Откровение» и встал (между ним и иудеями, чтобы они не мешали ему). Когда же (ниспослание Откровения) закончилось, он сказал: «Они спрашивают тебя о Духе (душе или

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Данный хадис является очень слабым.

**Джибриле).** Скажи: «Дух – от повеления моего Господа, а вам дано знать об этом очень мало». Тогда иудеи сказали: «В Торе также написано, что дух от повеления Всевышнего Аллаха»<sup>233</sup>.

Передают со слов Масрука ибн аль-Марзубана, Йахьи ибн Закарии, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Однажды иудеи пришли к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и спросили его о духе. Он ничего им не ответил, после чего Всевышний Аллах ниспослал Откровение: «Они спрашивают тебя о Духе (душе или Джибриле). Скажи: «Дух – от повеления моего Господа, а вам дано знать об этом очень мало» <sup>234</sup>.

Этот хадис указывает на то, что хадис от ас-Судди слабый. В хадисе ас-Судди говорится, что иудеи спросили Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, о духе в Мекке, а в хадисах от Абдуллаха ибн Мас'уда и Абдуллаха ибн Аббаса говорится, что они спросили его в Медине. Если бы иудеи спросили Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, в Мекке, то он непременно бы ответил им и не промолчал бы.

Необходима сказать, что слово «рух» в Коране имеет несколько значений:

- 1. Откровение. Всевышний Аллах сказал: «Таким же образом Мы внушили тебе в откровении дух (Коран) из Нашего повеления»<sup>235</sup>. В этом аяте Аллах назвал откровение духом, так как откровение оживляет сердца и души.
- 2. Сила, твердость и помощь Аллаха верующим. Всевышний Аллах сказал: «Аллах начертал в их сердцах веру и укрепил их духом от Него»<sup>236</sup>.
- 3. Джибрил. Всевышний Аллах сказал: «Воистину, это Ниспослание от Господа миров. Верный Дух (Джибрил) сошёл с ним»<sup>237</sup>. Всевышний Аллах также сказал: «Скажи, что Святой

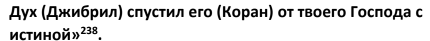
<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Бухари «сахих» 125, 7024.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Абу Йа'ля «муснад» 2501, ибн Аби Асим «ас-сунна» 595, ибн Хиббан «сахих» 99 и аль-Хаким «мустадрак» 2/579.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Коран 42/52.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Коран 58/22.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Коран 26/192 – 193.



- 4. Дух, о котором иудеи спросили Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, и им в ответ было сказано: «Дух от повеления Господа». Некоторые учёные считают, что именно об этом духе идет речь в следующих аятах: «В тот день, когда Дух и ангелы станут рядами ...» 239, и «В эту ночь ангелы и Дух нисходят с дозволения их Господа по всем Его повелениям» 240.
- 5. Мессия сын Марьям. Всевышний Аллах сказал: «Мессия Иса (Иисус), сын Марьям (Марии), является посланником Аллаха, Его Словом, которое Он послал Марьям (Марии), и духом от Него»<sup>241</sup>.

Что касается человеческой души, то для нее в Коране употребляется слово «нафс». Всевышний Аллах сказал: «О обретшая покой душа»<sup>242</sup>; «Клянусь душой попрекающей»<sup>243</sup>; «Ведь душа человека повелевает зло»<sup>244</sup>; «Отдайте свои души»<sup>245</sup>; «Клянусь душой и Тем, Кто придал ей совершенный облик, и внушил ей порочность ее и богобоязненность»<sup>246</sup>; «Каждая душа вкусит смерть»<sup>247</sup>.

В Сунне Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, в значении человеческой души используются слова «рух» и «нафс».

Из всего вышесказанного можно прийти к заключению, что душа (дух) – от повеления Господа. Это никоим образом не указывает на то, что душа не сотворена.

Некоторые люди полагают, что душа не сотворена, ибо Всевышний Аллах отнес душу к себе, сказав: **«И вдохнул в него (человека) от** 

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Коран 16/102.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Коран 78/38.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Коран 97/4.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Коран 4/171.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Коран 89/27.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Коран 75/2.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Коран 12/53.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Коран 6/93.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Коран 91/7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Коран 3/185.

**Moero духа»**<sup>248</sup>. Однако следует заметить, что то, что относится к Аллаху, бывает двух видов:

- 1. Качества Аллаха, которые не отделимы от Него и не могут быть самостоятельны. К таким качествам, например, относится знание, мощь, речь, слух, зрение и так далее. Знание Аллаха, Его мощь, Его речь, Его желание, Его жизнь и другие его качества не сотворены.
- 2. Те вещи, которые отдельны от Аллаха, как например: дом, раб, верблюдица, посланник, дух и т.д. Все эти вещи сотворены, однако Аллах в знак уважения и почтения к ним отнёс их к Себе. К примеру: Дом Аллаха. Несмотря на то, что все дома принадлежат Аллаху, Аллах возвысил Каабу и мечети тем, что назвал их Своим домом. В Коране Аллах также сказал: Верблюдица Аллаха. Несмотря на то, что все верблюды и верблюдицы являются творениями Аллаха, Он отнес верблюдицу к Себе из-за любви и уважения к ней.

### ГЛАВА 18

# ЧТО БЫЛА СОТВОРЕНО РАНЬШЕ: ДУША ИЛИ ТЕЛО?

Существует два ответа на этот вопрос. Одни ученые считают, что душа была сотворена раньше тела. Мухаммад Ибн Наср аль-Марвази и Абу Мухаммад Ибн Хазм, например, придерживались мнения, что душа была сотворена раньше тела, причем Абу Мухаммад Ибн Хазм добавил, что на это есть единогласное мнение ученых (иджма'). Другие ученые считают, что тело было сотворено раньше души. Ниже мы Подробно приведен аргументы в пользу этих мнений, и укажем на то, какое из них является более правильным.

- № I. Ученые, заявляющие, что душа была сотворена раньше тела приводят в пользу своего мнения следующие аяты и хадисы:
- 1. «Мы сотворили вас, потом придали вам облик. Потом Мы сказали ангелам: «Падите ниц перед Адамом»<sup>249</sup>. Эти ученые говорят: "В

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Коран 15/29.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Коран 7/11.

данном аяте использован предлог «сумма» (потом), который указывает на последовательность и промежуток времени. Таким образом, этот аят указывает на то, что Аллах сотворил душу до того, как Он приказал ангелам пасть ниц перед Адамом, из чего становится ясно, что наши тела были сотворены после сотворения душ».

- 2. «Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать о самих себе: «Разве Я не ваш Господь?». Они сказали: «Да, мы свидетельствуем»<sup>250</sup>. Эти ученые говорят: «Этот допрос и засвидетельствование происходили над душами людей, ибо на тот момент человеческие тела еще не существовали. В книге «Муватта'» имам Малик привел хадис, в котором говорится, что когда Умара ибн аль-Хаттаба, да будет доволен им Аллах, спросили про слова Аллаха: «Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство...», он сказал: «Я слышал, как посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, рассказывая об этом аяте, сказал: «Аллах сотворил Адама, затем протер его спину Своей десницей и вывел потомство Адама. Затем Аллах сказал: «Я сотворил некоторых из них для Рая, и они будут совершать дела обитателей Рая, а некоторых других Я сотворил для Ада, и они будут совершать дела обитателей Ада». Тогда один мужчина встал и спросил: «Тогда зачем нам стараться [раз уж все предопределено]». Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если Аллах сотворил человека для Рая, то Он будет облегчать ему совершение дел обитателей Рая до тех пор, пока человек не умрет, совершая дела обитателей Рая, за что Аллах введет его в Рай. Если же Аллах сотворил человека для Ада, то Он будет облегчать ему совершение дел обитателей Ада до тех пор, пока человек не умрет, совершая дела обитателей Ада, за это Аллах введет его в Ад»<sup>251</sup>.
- 3. Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда Аллах сотворил Адама, Он протер его спину и из спины Адама выпали все души, подобно зернам, Господом которых является Аллах. Затем Аллах сделал свет меж глаз каждого человека. Потом Аллах показал

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Коран 7/172.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Малик «Муватта'» 1593. Данный хадис является слабым.

всех людей Адаму, после чего Адам спросил: «Господь! Кто они?». Аллах сказал: «Это твое потомство». Тогда Адам увидел одного мужчину, свет меж глаз которого удивил Адама, и Он спросил: «Господь! Кто это?». Аллах сказал: «Это твой сын Давуд (Давид), он будет в другой общине». Адам спросил: «Сколько лет жизни Ты ему дал?». Аллах: сказал: «Шестьдесят лет». Адам сказал: «Господь мой! Дай ему еще сорок лет от моей жизни». Аллах сказал: «Твоя просьба запишется, запечатается, и потом уже нельзя будет ничего изменить». Когда же закончился срок жизни Адама, к нему пришел Ангел смерти. Адам спросил его: «Разве я не должен прожить еще сорок лет?». Ангел сказал: «А разве ты не отдал сорок лет своей жизни своему сыну Давуду?». Адам совершил ошибку: он забыл о договоренности и стал отрицать, что он когда-то отдал сорок лет своей жизни. В результате этого поступка Адама, его потомству тоже свойственно совершать ошибки, забывать и отрицать то, о чем они договорились». В другой версии этого хадиса Мухаммад Ибн Са'д добавил в конце: «Аллах дал Адаму жизнь в тысячу лет, а Давуду - жизнь в сто лет» $^{252}$ .

4. Сообщается, что Убей ибн Ка'б, да будет доволен им Аллах, в толковании слов Аллаха: «Вот твой Господь вынул из чресл сынов **Адама их потомство...»,** сказал: «В тот день Аллах собрал все души людей, придал им облик, допросил их и все они ответили. Аллах взял с них обещание и договор **«и заставил их засвидетельствовать о** самих себе: «Разве Я не ваш Господь?». Они сказали: «Да, мы **свидетельствуем».** Аллах сказал: «Я приведу в свидетели семь небес и семь земель, а также вашего отца Адама «это -для того, чтобы в День воскресения вы не говорили: «Мы не знали этого». (Аллах сказал:) Не придавайте Мне сотоварища. Я отправлю к вам Моих посланников, которые будут напоминать вам о вашем обещании и договоре со Мной, и Я ниспошлю вам Мои книги». Тогда они (души людей) сказали: «Мы свидетельствуем, что Ты - наш Господь и Бог. Нет бога, кроме Тебя». Тогда Аллах показал их Адаму, и он увидел среди них (душ) богатых и бедных, красивых и некрасивых и других. Адам сказал: «Господь, почему бы Тебе не сделать всех их одинаковыми?». Аллах сказал: «Я люблю, чтобы Меня благодарили».

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Ибн Вахб «аль-кадар» стр.67, Абу Йа'ля «муснад» 6377, ат-Тирмизи «сунан» 3076, Ибн Аби Хатим «иляль» 2/87, Ибн Са'д «табакат» 1/27. Хадис является хорошим (хасан).

Аллах выделил среди людей (душ) пророков, которые сияли, словно лампы, и заключил с ними завет о посланничестве и пророчестве, о котором сказал: «Вот Мы заключили завет с пророками, с тобой, Нухом (Ноем)...»<sup>253</sup>; «Обрати свой лик к религии, как ханиф (единобожник). Такова врожденная природа, с которой Аллах сотворил людей. Творение Аллаха не подлежит изменению»<sup>254</sup>; «Этот предостерегающий увещеватель такой же, как и первые предостерегающие увещеватели»<sup>255</sup>; «Большинство из них (людей) Мы не нашли верными завету. Воистину, Мы нашли большинство из них нечестивцами»<sup>256</sup>. Душа Исы (Иисуса) была среди тех душ, с которыми Аллах заключил завет. Затем Аллах отправил эту душу к Марьям. Эта душа вошла в нее (Марьям), когда она ушла от своей семьи на восток»<sup>257</sup>.

- 5. Сообщается, что однажды один мужчина сказал: «Посланник Аллаха, может ли человек совершать те дела, которые ему не предопределены?». Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда Аллах вывел потомство Адама из его чресла, Аллах заставил их засвидетельствовать о самих себе. Затем Аллах взял их в Свои ладони и сказал: «Вот эти для Рая, а эти для Ада. Обитателям Рая будет облегчено совершение дел обитателей Рая. Обитателям Ада будет облегчено совершение дел обитателей Ада»<sup>258</sup>.
- 6. Передают со слов Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда Аллах сотворил Адама, Он сказал ему: «Адам, в какой из Моих двух десниц ты хочешь увидеть свое потомство?». Адам сказал: «В правой деснице, а ведь обе десницы моего Господа являются правыми». Аллах открыл Свою правую десницу, и в ней находилось все потомство Адама, среди которых были здоровые, больные и пророки.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Коран 33/7.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Коран 30/30.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Коран 53/56.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Коран 7/102.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Аль-Хаким «мустадрак» 2/353, ат-Табари «тафсир» 9/115, аль-Лялякаи «и'тикад ахль ассунна» 3/559 и аль-Макдиси «аль-ахадис аль-мухтара» 3/364. Данный хадис является слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Ибн Аби Асим «аль-ахад ва аль-масани» 599 и «ас-сунна» 168, Бухари «ат-тарих алькабир» 8/191, ат-Табари «тафсир» 9/117, Ахмад «муснад» 4/186, аль-Лялякаи «и'тикад ахль ас-сунна» 1081. Данный хадис является достоверным.

Тогда Адам сказал: «Почему бы Тебе не сделать всех их одинаковыми?». На что Аллах сказал: «Я люблю, чтобы Меня благодарили». ...»<sup>259</sup>.

7. Сообщается, что Абдуллах ибн Мас'уд и некоторые другие сподвижники, толкуя слова Аллаха: «Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство...», говорили: «Аллах вывел Адама из Рая, и перед тем, как спустить его на землю, Аллах протер правую сторону спины Адама и вывел оттуда его потомство, подобное белому жемчугу [по цвету] и зерну [по огромному количеству]. Аллах сказал им: «Войдите в Рай по Моей милости». Затем Аллах протер левую сторону спины Адама и вывел оттуда черное потомство, подобное зерну. Аллах сказал им: «Войдите в Ад». Затем Он заключил с ними завет и сказал: «Разве Я не ваш Господь?». Они сказали: «Да». Одни из них согласились, искренне приняв Аллаха как своего Господа, а другие согласились, внутренне не приняв это. Тогда Аллах и ангелы сказали: «Мы свидетельствуем для того, чтобы в День воскресения вы не говорили: «Наши отцы были многобожниками раньше нас, а мы были всего лишь потомками, которые пришли после них»<sup>260</sup>. Нет ни одного человека, который бы не знал, что Аллах - его Господь. Нет ни одного многобожника, который бы не говорил: «Я нашел своего отца многобожником». Аллах сказал: «Emy [Аллаху] покорились все, кто на небесах и на земле, по своей воле или по принуждению»<sup>261</sup>; «Скажи: «У Аллаха есть убедительное доказательство. Если бы Он [Аллах] пожелал, то повел бы прямым путем всех вас» 262. Иными словами, Аллах повел бы всех вас прямым путем в тот день, когда Он заключил с вами завет.

8. Сообщается, что Мухаммад Ибн Ка'б аль-Курази в толковании слов Аллаха: **«Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство...»,** говорил: «Души людей признались Аллаху в том, что они узнали и уверовали в Него. Это было до того, как Аллах сотворил тела людей».

 $<sup>^{259}</sup>$  Ат-Тирмизи «сунан» 3368, ибн Аби Асим «ас-сунна» 206, аль-Хаким «мустадрак» 1/132 и ат-Табари «тарих» 1/98. Хадис является достоверным.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Коран 7/172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Коран 3/83.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Коран 6/149.

Сообщается, что Ата' по поводу толкования этого аята говорил: «Все потомки Адама вышли из его чресла, а после заключения завета с Аллахом вошли обратно в его чресла».

9. Передают со слов Амра ибн Абасы, что он слышал, как Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Воистину, Аллах сотворил души людей на две тысячи лет раньше, чем самих людей. Похожие между собой души дружат (или тянутся друг к другу), а те, которые отличаются друг друга - расходятся»<sup>263</sup>.

№ II. Ученые, считающие, что души были сотворены после сотворения тел, говорят, что на это есть доказательства. Всевышний Аллах в Коране сказал: «О люди! Воистину, Мы создали вас из мужчины и женщины»<sup>264</sup>. Обращение Аллаха адресовано к человеку, а человек состоит из тела и души. Данный аят указывает на то, что тело и душа человека были созданы после сотворения Адама и Евы. Этот факт становится более ясным с помощью следующего аята: «О люди! Бойтесь вашего Господа, Который сотворил вас из одного человека, сотворил из него пару ему и расселил много мужчин и женщин, произошедших от них обоих»<sup>265</sup>. Данный аят явно указывает на то, что тело и душа человека были созданы после сотворения Адама и Евы.

Если кто-то скажет: «Эти аяты не отрицают тот факт, что душа была сотворена раньше тела, ведь на это указывают многие хадисы и предания, некоторые из которых были уже приведены», то наш ответ им следующий:

С помощью Аллаха мы подробно вам разъясним, что все приведенные вами предания не указывают на то, что душа сотворена раньше тела. В приведенных вами преданиях говорится о том, что Аллах вывел душу, предопределил ей срок жизни и ее дела, а затем вернул ее обратно на место. В этих преданиях не говорится о том, что после того, как Аллах вывел души, они оставались живыми и находились в одном месте до сотворения тел.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Данный хадис является очень слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Коран 49/13.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Коран 4/1.

Что касается приведенного вами хадиса из книги Малика от Умара ибн аль-Хаттаба, то Абу Умар сказал о нем следующее: «Цепочка передатчиков этого хадиса оборвана, так как Муслим ибн Йасар не встречал Умара ибн аль-Хаттаба. Что касается На'има ибн Раби'а, который также является одним из его передатчиков, то он ненадежный передатчик. Следует сказать, что смысл приведенного вами хадиса частично подтверждается другими хадисами от Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, переданными со слов Умара ибн аль-Хаттаба. В частности, существует хадис, в котором говорится, что один мужчина спросил Посланника Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует: «Зачем нам стараться? [раз уж все предопределено]». Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если Аллах сотворил человека для Рая, то Он будет облегчать ему совершение дела обитателей Рая до тех пор, пока человек не умрет совершая дела обитателей Рая, за что Аллах введет его в Рай. Если же Аллах сотворил человека для Ада, то Он будет облегчать ему совершение дел обитателей Ада до тех пор, пока человек не умрет, совершая дела обитателей Ада, за что Аллах введет его в Ад»<sup>266</sup>. Похожий по смыслу хадис, в котором говорится о предопределении, передали такие сподвижники, как Али ибн Абу Талиб, Убей ибн Ка'б, Абдуллах ибн Аббас, Абдуллах ибн Умар, Абу Хурейра, Абу Саид, Абу Сурейха аль-Гиффари, Абдуллах ибн Мас'уд, Абдуллах ибн Амр, Имран ибн Хусайн, Айша, Анас ибн Малик, Сурака ибн Джа'шам, Абу Муса аль-Аш'ари и Убайда ибн Самит, да будет доволен Аллах всеми ими.

Что касается приведенного вами хадиса от Убейа ибн Ка'ба, то эти слова не принадлежат ни Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, ни Убейу. В цепочке передатчиков этого хадиса есть неизвестные и слабые передатчики, такие как Абу Джафар ар-Рази, которого Ахмад ибн Ханбаль назвал слабым передатчиком. Часть этого хадиса, где говорится: «Душа Исы (Иисуса) была среди тех душ, с которыми Аллах заключил завет. Затем Аллах отправил эту душу к Марьям. Эта душа вошла в нее (Марьям), когда она ушла от своей семьи на восток», - абсолютно неприемлема.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Ахмад «муснад» 1/27 и Абу Давуд «сунан» 4696.

В Коране Аллах сказал, что Он отправил к Марьям не душу Иисуса, а Духа, который пришёл к Марьям и вдунул в неё, и она забеременела Иисусом. Всевышний сказал: «Мы же послали к ней [Марьям] Нашего Духа (Джибрила), и он предстал перед ней в облике прекрасно сложенного человека. Она сказала: «Я прибегаю к Милостивому, чтобы Он защитил меня от тебя, если только ты богобоязнен». Он сказал: «Воистину, я послан твоим Господом, чтобы даровать тебе чистого мальчика»<sup>267</sup>.

У ученых есть разные точки зрения относительно слов Аллаха: **«Вот** твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать о самих себе: **«Разве Я не ваш Господь?»**. Они сказали: **«Да, мы свидетельствуем»**.

Некоторые учёные, в том числе и хадисоведы, придерживаются мнения, что Всевышний Аллах вынул потомство Адама из чресла Адама и из чресл его сынов. Потомство Адама было подобно зерну. Аллах заключил с потомством Адама завет о том, что Он является их Господом, и они признали и приняли это. Завет был заключен после того, как Аллах дал всем, в том числе небесам, земле горам, разум, с помощью которого потомство Адама смогла постичь суть завета.

Другие ученые говорят, что Всевышний Аллах заставил засвидетельствовать и заключил завет только с душами людей, а не с их телами. Именно души понимают и знают смысл добра и зла, а тела такими знаниями не обладают. Исхак ибн Рахавейх, придерживаясь такого мнения, сказал, что этого же мнения придерживался и Абу Хурейра. Он также добавил, что все учёные единогласно считали, что Аллах заключил завет с душами людей.

В качестве аргумента в пользу своих слов Исхак ибн Рахавейх приводит следующий аят: «Никоим образом не считай мертвыми тех, которые были убиты на пути Аллаха. Нет, они живы, и получают удел у своего Господа»<sup>268</sup>. Даже когда тела людей гниют и исчезают в земле, их души питаются и испытывают чувство радости. Именно души могут чувствовать боль, радость, грусть, они обладают знаниями и так далее. Тела же не обладают этими свойствами и качествами.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Коран 19/17-19.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Коран 3/169.

Следовательно, Аллах заключил завет именно с душами людей, а не с их телами.

Другие учёные говорят ему в ответ:

Слова Аллаха: «Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать о самих себе: «Разве Я не ваш Господь?». Они сказали: «Да, мы свидетельствуем», - означают то, что Аллах вынул потомство Адама и взрастил их после того, как они были каплей в чреслах своих отцов в мирской жизни. Аллах заставил их засвидетельствовать о самих себе, что Он является их Господом, тем, что Он показал им Свои знамения и чудеса, которые способствуют четкому пониманию того, что Аллах - их Господь. Нет ни одного человека, в котором не было бы знамения Аллаха о том, что Аллах - его Творец. После того, как люди осознали это, Аллах заключил с ними завет и люди стали свидетелями того, что Аллах является их Господом.

Аль-Джурджани сказал, что когда Всевышний Аллах сотворил людей, Он знал о том, что с ними случится и не случится, ибо знание Аллаха охватывает все. В Коране Аллах часто говорит о том, что еще не произошло в прошедшем времени, поскольку Он знает, что это так и будет. Например, Аллах сказал: «И сказали обитатели Рая» 269; «И сказали обитатели Ограды»<sup>270</sup>; «И сказали обитатели Ада»<sup>271</sup>. Исходя из вышесказанного, можно прийти к заключению, что слова Аллаха «Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство...» нужно понимать так, что Аллах вынет из чресл сынов Адама их потомство, а Его слова «и заставил их засвидетельствовать о самих **себе»** надо понимать так, что Аллах <u>заставит</u> их засвидетельствовать о самих себе после того, как Он даст им разум, с помощью которого люди смогут отличить добро ото зла. Каждый человек, достигший совершеннолетия и познавший добро и зло, и постигший, что такое награда и наказание, становится тем, с кем Аллах заключил завет об единобожии.

В пользу этой теории можно привести следующие аргументы:

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Коран 7/44.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Коран 7/48.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Коран 7/50.

- 1. Хадис, в котором Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Перо поднято<sup>272</sup> с троих [людей]: с младенца, пока он не достигнет совершеннолетия; с сумасшедшего, пока не уразумеет; со спящего, пока он не проснется».
- 2. Слова Аллаха: «Мы предложили небесам, земле и горам взять на себя ответственность, но они отказались нести ее и испугались этого, а человек взялся нести ее» 273. Слово «ответственность» в этом аяте означает «завет и договор». Небеса, земля и горы отказались заключить этот завет, так как они не обладают таким разумом, как человек. Человек взял на себя эту ответственность и заключил завет с Аллахом. Следующие слова Аллаха подтверждают эту теорию: «чтобы в День воскресения вы не говорили: «Мы не знали этого». Или же не говорили: «Наши отцы были многобожниками раньше нас, а мы были всего лишь потомками, которые пришли после них» 274.

  Всевышний Аллах объяснил людям суть завета и заключил его с ними, чтобы люди не сказали в Судный день: «Мы не знали этого».

У ученых существует два мнения по поводу слов людей: **«Мы не знали этого»:** 

- 1. «Мы не знали о том, что наступит Судный День».
- 2. «Мы не знали о заключенном завете».

Что касается первого мнения ученых, то Всевышний Аллах нигде не указал, что Он заключил завет с людьми о том, что они будут знать о Судном дне.

Что касается второго мнения ученых, то из него вытекает следующий вопрос: если Аллах заключил завет со всеми людьми, в том числе и с теми детьми, которые умерли, не достигнув совершеннолетия, как же Он может наказать их, ведь они еще не знают о заключенном завете?

Слова Аллаха: **«...Или же не говорили: «Наши отцы были многобожниками раньше нас, а мы были всего лишь потомками, которые пришли после них»,** указывают на то, что Аллах накажет людей, если они будут придавать Ему сотоварищей. Из всего

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Т.е. им не запишется грех до определенного срока.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Коран 33/72.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Коран 7/172-173.

вышесказанного получается, что Аллах заключает завет с человеком после его рождения и достижения совершеннолетия. В другом аяте Аллах сказал: «Вот Аллах взял завет с пророков: «Я одарю вас из Писания и мудрости. Если же после этого к вам явится Посланник, подтверждающий истинность того, что есть у вас, то вы непременно уверуете в него и поможете ему»<sup>275</sup>. Этот аят повествует о том, что Аллах обязал пророков донести Писание и мудрость, данную им от Аллаха, до других людей. Такой же завет Аллах взял с общины каждого пророка, на что указывают Его слово: «Если же после этого к вам явится Посланник, подтверждающий истинность того, что есть у вас, то вы непременно уверуете в него и поможете ему», после чего Аллах спросил людей: «Согласны ли вы и принимаете ли Мой завет?». Они ответили: «Мы согласны». Он сказал: «Будьте же свидетелями, и Я буду свидетельствовать вместе с вами»<sup>276</sup>.

В другом аяте, похожем по умыслу с предыдущем, Аллах сказал: «Помните о милости Аллаха к вам и завете, который Он заключил с вами, когда вы сказали: «Слушаем и повинуемся»<sup>277</sup>. В этом аяте речь идет о завете, который Аллах взял с людей после того, как Он отправил к ним Своих пророков и посланников. Следующие аяты подтверждают это: «... которые верны завету с Аллахом и не нарушают обязательств»<sup>278</sup>; «Разве Я не завещал вам, сыны Адама, не поклоняться дьяволу, который является вашим явным врагом, и поклоняться Мне? Это-прямой путь»<sup>279</sup>; «Будьте верны завету со Мной, и Я буду верен завету с вами»<sup>280</sup>; «Вот Аллах взял завет с тех, кому было даровано Писание: «Вы обязательно будете разъяснять его [писание] людям и не будете скрывать его»<sup>281</sup>; «Вот Мы заключили завет с пророками, с тобой, с Нухом (Ноем), Ибрахимом (Авраамом), Мусой (Моисеем), и Исой (Иисусом), сыном Марьям (Марии). Мы заключили с ними суровый завет» 282. Аллах заключил этот завет с пророками после того, как Он отправил их. Он заключил

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Коран 3/81.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Коран 3/81.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Коран 5/7.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Коран 13/20.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Коран 36/60-61.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Коран 2/40.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Коран 3/187.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Коран 33/7.

завет с людьми из общин этих пророков после увещевания людей пророками. Аллах проклял и наказал тех, кто нарушил этот завет. Аллах сказал о них: «За то, что они нарушили завет, Мы прокляли их и ожесточили их сердца»<sup>283</sup>. В другом аяте Аллах сказал: «Вот Мы взяли с вас обещание и воздвигли над вами гору: «Крепко придерживайтесь того, что Мы даровали вам, и поминайте то, что содержится там,-быть может, вы устрашитесь»<sup>284</sup>. Все эти аяты относятся к Мединским сурам. В этих аятах Аллах напоминает всем, в том числе и людям Писания, о завете, заключенном Аллахом с ними. Суть завета заключается в том, что они уверуют в Аллаха и будут подтверждать истинность Его пророков и посланников. В суре «аль-А'раф» (Преграды) Аллах рассказал о завете, заключенном со всеми людьми без исключения. Согласно этому завету, люди должны признавать Аллаха своим Господом, поклоняться Ему Одному и не придавать Ему сотоварищей. В Судный день этот завет послужит свидетельством против неверующих людей - они не смогут сказать, что они не знали о том, что надо было уверовать в Аллаха и следовать за Его пророками. Тот, кто не соблюдает данный завет, заслуживает наказания. Таким образом, Аллах сначала заключил с людьми завет о том, что они будут поклоняться только Ему, и после этого Он отправлял к людям пророков и посланников, которые напоминали людям об этом завете.

Если внимательно прочитать следующие слова Аллаха: **«Вот твой** Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать о самих себе: **«Разве Я не ваш Господь?»**. Они сказали: **«Да, мы свидетельствуем»**. Это-для того, чтобы в День воскресения вы не говорили: **«Мы не знали этого»**. Или же не говорили: **«Наши отцы были многобожниками раньше нас, а мы были всего лишь потомками, которые пришли после них. Неужели Ты погубишь нас за то, что совершили приверженцы лжи?». Так Мы разъясняем знамения,-быть может они вернутся на прямой путь» <sup>285</sup>, то можно сделать несколько выводов:** 

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Коран 5/13.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Коран 2/63.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Коран 7/172-174.

- 1. Слова Аллаха: «Вот твои Господь вынул из чресл сынов Адама их потомство» указывают на то, что Аллах вынул потомство сынов Адама не из чресл Адама, а из чресл сынов Адама.
- 2. В словах Аллаха **«Вот твой Господь вынул из <u>чресл</u> сынов Адама их потомство»** слово **«**чресл» используется во множественном числе и указывает на чресла сынов Адама.
- 3. Аллах сказал: **«их потомство»**, а не потомство одного Адама.
- 4. Слова Аллаха «и заставил их засвидетельствовать о самих себе» означают то, что Аллах сделал людей свидетелями о самих себе. Свидетель должен помнить данное им свидетельство. Человек же после появления на этот свет не помнит, что он давал такое свидетельство. Пророки и посланники напоминают ему о данном им свидетельстве.
- 5. Аллах пояснил, что мудрость этого засвидетельствования заключается в том, чтобы в Судный день люди не говорили, что они не знали о том, кто их Господь. Поэтому Аллах сотворил людей чистыми по природе (фитра) и отправил к ним увещевателей посланников и пророков. Аллах сказал: «Мы отправили посланников, которые несли благую и предостерегали, дабы после пришествия посланников у людей не было никакого довода против Аллаха»<sup>286</sup>.
- 6. Мудрые слова Аллаха «Или же не говорили: «Наши отцы были многобожниками раньше нас, а мы были всего лишь потомками, которые пришли после них», наводят на мысли о том, что
- люди не смогут заявлять, что они ничего не знали;
- люди не смогут использовать веру своих предков как оправдание для их неверия.
- 7. Слова людей в следующем аяте: **«Неужели Ты погубишь нас за то, что совершали приверженцы лжи?»,** указывают на то, что если бы Аллах наказал их за то, что они отвергали Аллаха и придавали Ему сотоварища, то они сказали бы эти слова. Однако Аллах накажет их за то, что они сочли ложью Его посланников и выступали против посланников. Если бы Аллах наказал их за то, что они последовали за

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Коран 4/165.

своими отцами в многобожии прежде, чем отправить к ним посланников и пророков, то Он наказал бы их за то, что совершили приверженцы лжи. Следовательно, Аллах накажет их только после того, как Он отправит к ним посланников и пророков, которые будут увещевать людей от совершения грехов. Аллах в Коране сказал, что Он не губит города несправедливо, пока их жители пребывают в неверии.

- 8. Аллах заставил всех людей засвидетельствовать о самих себе, о том, что Аллах Господь и Творец их. В нескольких аятах Корана Аллах приводит их засвидетельствование, как, на пример: «Если ты спросишь их: «Кто сотворил небеса и землю?», они непременно скажут: «Аллах». До чего же они отвращены» 287 то есть, до чего же они отвращены от ежинобожия, несмотря на то, что они засвидетельствовали, что только Аллах их Господь и Творец. В Коране много подобных аятов. Все они указывают на то, что люди засвидетельствовали о самих себе, а Аллах напоминает им про это засвидетельствование через Своих пророков и посланников. Аллах сказал: «Посланники говорили им: «Неужели вы сомневаетесь в Аллахе Творце небес и земли?» 288.
- 9. Слова Аллаха «Так Мы разъясняем знамения, быть может они вернутся на прямой путь», обозначают, что повсеместные знамения Аллаха служат для того, чтобы посмотрев на них, люди возвращались к единобожию от многобожия, к вере от неверия. Знамения Аллаха повсюду: на небесах, на земле, в самих людях, и в остальных творениях Аллаха. Все эти знамения указывают на то, что Аллах существует, что Он один, что Его посланники и пророки говорят истину, что День суда и День воскресения непременно наступят. Самым великим знамением Аллаха для человека является то, что люди засвидетельствовали о самих себе, о том, что Аллаха их Господь, Творец, Создатель и что люди являются Его творениями, что они подчинены Ему, что они не могут существовать без Аллаха. Это засвидетельствование людей о самих себе является той самой врожденной чистой природой людей, с которой они были сотворены. Следовательно, слова Аллаха «Вот твой Господь вынул из чресл

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Коран 43/87.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Коран 14/10.

сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать о самих себе...» совпадают с Его другими словами: «Обрати свой лик к религии, как ханиф (единобожник). Такова врожденная природа, с которой Аллах сотворил людей. Творение Аллаха не подлежит изменению. Такова правая вера, но большинство людей не знают этого. Обращайтесь к Нему с раскаянием, бойтесь Его, совершайте намаз и не будьте в числе многобожников»<sup>289</sup> и со словами Его Пророка, да благословит его Аллах и приветствует: «Каждый младенец рождается чистым по природе».

Аль Хасан ибн Йахья аль-Джурджани сказал: «Некоторые говорят: «Хадис, в котором Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Поистине, Аллах протер спину Адама и вынул из нее его потомство и заключил с ними завет, после чего вернул их в спину Адама», указывает на то, что Аллах заключил завет с потомством Адама до появления людей на свет, а не после того, как люди рождаются и достигают совершеннолетия, как вы об этом заявляете». В ответ ему мы скажем следующее: «Эти слова Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, надо понимать так: Аллах вынет из спины Адама его потомство, и вернет потомство Адама в его спину после их смерти. Известно, что после смерти человека его хоронят, то есть возвращают его в землю. Известно и то, что Адам сотворен из земли и в ней же похоронен. Следовательно, когда человека возвращают после его смерти в землю, то его возвращают в спину Адама, то есть в землю, из которой был создан Адам. Слова Аллаха **«Вот твой Господь вынул из чресл сынов Адама их** потомство» ясно указывают на то, что Аллах вынул потомство Адама из чресл сынов Адама, а не из чресл самого Адама. Из вышеуказанного выходит, что слова Аллаха **«Вот твой Господь вынул** из чресл сынов Адама их потомство» и слова Его Пророка «Поистине, Аллах протер спину Адама и вынул из неё его потомство» надо понимать так, как мы объяснили, и тогда они не будут противоречить друг другу».

Вышеприведенные высказывания - лишь мнения некоторых ученых относительно толкования слов Аллаха **«Вот твой Господь вынул из** 

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Коран 30/30-31.

**чресл сынов Адама их потомство...»** ни одно из этих мнений не указывает на то, что душа была сотворена раньше тела.

Абу Мухаммад ибн Хазм привел слова Аллаха «Мы сотворили вас, потом придали вам облик. Потом Мы сказали: «Падите ниц перед Адамом»<sup>290</sup> и сказал, что эти слова Аллаха указывают на то, что души людей были сотворены раньше, чем Аллах повелел ангелам пасть ниц перед Адамом. Однако следует заметить, что слова Аллаха «Мы сотворили вас...» обозначают сотворение души и тела человека, что произошло после того, как Аллах повелел Ангелам пасть ниц перед Адамом. Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими по поводу этого аята сказал: «Слова Аллаха: «Мы сотворили вас...» означают: «Мы сотворили <u>Адама</u>», а слова Аллаха: «потом придали вам облик» означают: «потом придали облик потомству Адама».

Муджахид сказал по поводу этого аята: «Слова Аллаха **«Мы сотворили вас»** означают «Мы сотворили <u>Адама</u>», а слова Аллаха **«потом придали вам облик»** означают «потом придали облик <u>потомству Адама в чресле Адама.</u> Всевышний Аллах использовал множественное число «вас», подразумевая Адама. Такая форма допустима с точки зрения грамматики арабского языка, так как арабы, например, говорят: «Мы ударили вас», что имеет значение: «Я ударил вашего главаря».

Абу Убейд сказал: «Толкование Муджахида является более правильным, ибо Аллах повелел ангелам пасть ниц перед Адамом до того, как Он сотворил <u>потомство</u> Адама и придал людям облик».

Следует сказать, что некоторые аяты Корана растолковывают другие аяты. Данный аят: «Мы сотворили вас, потом придали вам облик...» объясняется другим аятом, в котором Аллах сказал: «О люди! Если вы сомневаетесь в воскрешении, то ведь Мы сотворили вас из земли, потом - из капли, потом - из сгустка крови...»<sup>291</sup>. Это означает, что Аллах сотворил Адама, основу человечества, из земли, а остальных людей - из капли спермы. В Коране Аллах часто обращается к потомству людей, подразумевая их предков. На пример, обращаясь к потомству сынов Израиля, Он сказал: «Вот вы сказали: «О Муса

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Коран 7/11.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Коран 22/5.

(Моисей)! Мы не сможем вынести однообразную пищу»<sup>292</sup>; «Вот вы убили человека и стали препираться по этому поводу»<sup>293</sup>; «Вот Мы взяли с вас обещание и воздвигли над вами гору: «Крепко придерживайтесь того, что Мы даровали вам»<sup>294</sup>. В первом аяте под словом «вы», во втором аяте под словом «вы» и в третьем аяте под словом «с вас» подразумеваются отцы сынов Израиля, хотя слова обращены к сынам Израиля. Следовательно, в словах Аллаха «Мы сотворили вас» под словом «вас» подразумевается Адам, отец всего человечества. В другом аяте Аллах сказал: «Воистину, Мы сотворили человека из эссенции глины. Потом Мы поместили его каплей в надежном месте»<sup>295</sup>. Этот аят подтверждает, что Аллах сотворил Адама из эссенции глины, а его потомство - из капли спермы.

Хадис, в котором говорится, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Воистину, Аллах сотворил души людей на две тысячи лет раньше, чем самих людей. Похожие между собой души дружат между собой (или тянутся друг к другу), а те, которые отличаются друг от друга, расходятся»<sup>296</sup> можно считать недостоверным. В цепочке передатчиков этого хадиса числятся Утба ибн ас-Сакан, про которого ад-Даракутни сказал: «Его хадисы не принимаются», и Арта'а ибн аль-Мунзир, про которого ибн Адий сказал: «В некоторых хадисах, переданных от него, есть ошибки».

Ниже приведем доказательства того, что душа была сотворена после тела:

1. Сотворение Адама, основы человечества, произошло следующим образом: Всевышний Аллах отправил Джибрила на землю и Джибрил взял горсть земли и перемешивал ее до тех пор, пока она не затвердела и превратилась в глину. Затем Джибрил придал ей облик и вдунул в нее душу. Когда душа вошла в нее (глину), она стала мясом, кровью и живой плотью, которая могла говорить. Передают со слов Абдуллаха ибн Аббаса, Мурры, Абдуллаха ибн Мас'уда и некоторых других сподвижников Пророка, да благословит его Аллах и

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Коран 2/61.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Коран 2/72.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Коран 2/63.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Коран 23/12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Данный хадис является очень слабым.

приветствует, что он сказал: «После того, как Аллах сотворил Свой Трон, Он сделал Иблиса правителем ближайшего неба [первого слоя неба, самого ближнего к земле]. Иблис был одним из джиннов и стражником Рая. Джинны названы Джиннами потому, что они были стражниками Рая. Иблис возомнил про себя: «Аллах дал мне эту привилегию [быть стражником Рая], потому что я отличаюсь от ангелов». В его сердце появилось высокомерие. Аллах узнал об этом и сказал ангелам: **«Я установлю на земле наместника»** <sup>297</sup>. Ангелы сказали: «А каким же будет наместник, и что он будет творить на земле?». Аллах сказал: «У наместника будет потомство, которое распространит нечестие на земле, будет завидовать и убивать друг друга». Ангелы сказали: «Неужели Ты поселишь там того, кто будет распространять нечестие и проливать кровь, тогда как мы прославляем Тебя хвалой и освящаем Тебя?». Он сказал: «Воистину, Я знаю то, чего вы не знаете»<sup>298</sup>, то есть Я знаю о мыслях и высокомерии Иблиса, а вы не знаете. Затем Аллах отправил Джибрила на землю, чтобы он принес оттуда глину. Земля же сказала ему [Джибрилу, когда он пришел к ней]: «Прибегаю к Аллаху от того, чтобы ты взял [глину] от меня». Джибрил вернулся к Аллаху, не взяв глины, и сказал: «Господь! Земля стала прибегать к Тебе, и я оставил ee». Тогда Аллах отправил Микаила, однако земля также стала прибегать к Аллаху, и он оставил ее. Тогда Аллах отправил Ангела смерти. Когда земля стала прибегать к Аллаху, Ангел смерти сказал ей: «Я тоже прибегаю к Аллаху не выполнить Его приказ и вернуться ни с чем», - после чего Ангел смерти взял глину с нескольких мест поверхности земли и перемешал ее. Он взял красную, белую и черную глину, поэтому сыны Адама такие разные. Затем Ангел смерти вознес эту глину к Аллаху, и глина стала липкой. Аллах сказал ангелам: «Когда же Я придам ему [Адаму] соразмерный облик и вдохну в него от Моего духа, то падите перед ним ниц»<sup>299</sup>. Аллах сотворил его [Адама] Сам, чтобы Иблис не смог кичиться и отказаться от падения ниц перед ним. До приобретения человеческого облика Адам был глиной в течение сорока лет. Ангелы прошли мимо Адама и напугались, а больше всего напугался Иблис. После этого, каждый раз

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Коран 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Коран 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Коран 15/29.

проходя мимо Адама, Иблис бил его, и тело Адама издавало звук, подобный звенящей гончарной глине. Аллах сказал об этом: **«из звенящей глины, подобно гончарной»** 300. Тогда Иблис сказал [Адаму]: «Зачем ты создан?», - после чего он [Иблис] вошел [в тело Адама] через его рот, а вышел через заднее отверстие, и сказал ангелам: «Не бойтесь его, ибо Ваш Господь ни в ком не нуждается. Если Аллах даст мне власть над ним, то Я его уничтожу». Когда же наступил момент, когда Всевышний Аллах захотел вдунуть в Адама душу, Он сказал ангелам: «Когда Я вдохну в него от Моего духа, падите перед ним ниц». Когда Аллах вдохнул в Адама душу, и душа вошла в его голову, Адам чихнул. Ангелы сказали ему: «Скажи: «Хвала Аллаху», и он сказал: «Хвала Аллаху». Тогда Аллах сказал ему: «Да помилует тебя твой Господь». Когда же душа вошла в глаз Адама, он увидел Райские плоды. Когда душа вошла в его живот, он захотел есть. Душа еще не вошла в ноги Адама, а он спешно встал и захотел направиться к Райским плодам. Об этом Аллах сказал: **«Человек** сотворен нетерпеливым»<sup>301</sup> ...».

Сообщается, что ибн Зейд рассказывал: «Когда Аллах создал огонь, ангелы очень сильно испугались и сказали: «Господь наш! Зачем и для чего Ты создал огонь?». Аллах сказал: «Для тех Моих творений, которые будут грешить». В тот момент среди творений Аллаха были только ангелы. На земле не было творений - Адам был сотворен после этого. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, прочитал слова Аллаха: «Неужели не прошло то время, когда человек был безвестен?». Умар ибн аль-Хаттаб сказал: «Посланник Аллаха, если бы только было то время!». Затем Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал то, что ангелы сказали Аллаху: «Разве наступит такое время, когда мы будем грешить?». Ангелы не видели других творений, кроме самих себя. Тогда Аллах сказал им: «Нет. Я хочу сотворить на земле другие творения и сделаю их наместниками на ней...».

Коран, хадисы и предания указывают на то, что Всевышний Аллах вдохнул душу в Адама после того, как Он сотворил тело Адама. Это дуновение стало причиной появления души Адама. Если бы душа

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Коран 55/14.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Коран 21/37.

Адама и души его потомства были бы сотворены раньше, чем тело Адама и тела его потомства, то

- ангелы не удивились бы сотворению Адама;
- ангелы не удивились бы сотворению огня, и не спросили бы Аллаха о том, зачем Он создал огонь;
- ангелы увидели бы среди потомства Адама разные души: верующие, неверующие, благодетельные и нечестивые;
- не все души неверующих следовали бы за Иблисом;
- получалось бы так, что души неверующих были сотворены до их неверия. А ведь Аллах объявил о неверии неверующих после того, после того как Он сотворил тело и душу Адама. Нельзя сказать, что еще до этого момента души людей были неверующими.

В хадисе, переданном со слова Абу Хурейры, да будет доволен им Аллах, говорится о том, что Всевышний Аллах сотворил Адама позже других творений, в день пятницы. Если бы души были сотворены раньше, чем тела, то получается, что Аллах сотворил души вместе с другими творениями, которые Он сотворил за шесть дней. Раз уж Аллах не сообщил о том, что Он сотворил души людей за эти шесть дней, то получается, что они были сотворены тогда, когда было сотворено потомство Адама. Если бы души существовали раньше тел, то они должны помнить о том, что происходило в этом мире он тот момент. Невозможно, чтобы душа человека ничего не помнила о прошлом после того, как она вошла в свое тело. Те люди, которые заявляют, что душа была сотворена раньше тела, говорят, что душа знает обо всем, что происходило до момента создания человеческого тела. Однако, когда душа входит в тело человека, она забывает все, что она знала и помнила до этого.

Из слов этих людей получается, что душа была разумной и сильной до момента сотворения человеческого тела, что душа стала слабой и не знающей после того, как она вошла в тело человека и, что Она снова станет разумной и сильной в теле человека. Отсюда вытекает вопрос: «Разве эта теория не противоречит разуму, преданиям и врожденной чистой природе человека?». Всевышний Аллах сказал: «Аллах вывел вас из чрева ваших матерей, когда вы ничего не знали. Он наделил

вас слухом, зрением и сердцами, - быть может, вы будете благодарны»<sup>302</sup>. В этом аяте Аллах указал нам на наше первое положение и указал на то, что сначала у нас не было знания, разума и силы - они появились позже. Мы не обладали знаниями до того, как мы были сотворены, так как до этого момента мы не существовали.

Если бы души людей были сотворены раньше тел, то уже на тот момент было бы предопределено, кто из людей будет верующим, а кто неверующим и т.д. Однако пророк, да благословит его Аллах и приветствует, в достоверном хадисе сказал: «Поистине, каждый из вас формируется во чреве своей матери в течении сорока дней в виде капли семени, затем он столько же пребывает (там) в виде сгустка крови и еще столько же в виде кусочка плоти, а затем к нему направляется ангел, который вдувает в него дух и у которого есть веление записать четыре вещи: удел (человека), срок его (жизни), его дела, а также то, счастливым он будет или злосчастным. И клянусь Аллахом, помимо Которого нет иного бога, поистине, любой из вас может совершать дела обитателей Рая до тех пор, пока не окажется на расстоянии всего лишь одного локтя от Рая, после чего (сбудется) написанное ему на роду, и он станет совершать дела обитателей Ада и войдет в (Ад). И, поистине, любой из вас может совершать дела обитателей Ада до тех пор, пока не окажется на расстоянии всего лишь одного локтя от Ада, после чего (сбудется) написанное ему на роду, и он станет совершать дела обитателей Рая и попадет в (Рай)». В этом хадисе ясно указано на то, что именно ангел вдувает в человека, после чего у человека появляется душа. Здесь не говорится о душе, которая (как некоторые люди говорят) существовала вечно. Если внимательно прочитать этот хадис и поразмыслить над ним, то становится ясно, что душа человека сотворена после сотворения его тела.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Коран 16/78.



## ЧТО ТАКОЕ НАФС (душа)?

Существуют разные мнения по этому вопросу. Некоторые неверно истолковывают понятие душа. Последователи Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, придерживаются правильной точки зрения в этом вопросе. В этой главе мы приведем мнения и доводы разных ученых и, с помощью Аллаха, поясним, какое из этих мнений правильное.

Абу аль-Хасан аль-Аш'ари сказал: «Ученые по разному определяют такие понятия, как «рух» (дух), «нафс» (душа), «хайат» (жизнь). Одно ли то же душа и жизнь? Одно ли тоже душа и тело? Ан-Низам сказал: «Дух (рух) - это тело и душа». Ан-Низам считал, что дух может существовать самостоятельно».

Джа'фар ибн Харб сказал: «Мы не знаем материальна ли душа или нет». Он ссылался на слова Аллаха: «Они спрашивают тебя о Духе. Скажи: «Дух – это от повеления моего Господа, а вам дано знать об этом очень мало»<sup>303</sup>.

Некоторые ученые говорят: «Дух (рух) относится к одному из таких четырех природных явлений: жара, холод, влажность и сухость».

Некоторые другие ученые говорят: «Наряду с такими природными явлениями, как жара, холод, влажность и сухость, существует дух».

Некоторые другие ученые говорят: «Дух (рух) - это чистая кровь, в которой нет ни мути, ни гноя».

Аль-Асамм говорил: «Тело - это жизнь (хайат) и дух (рух)».

Некоторые ученые говорят: «Душа (нафс) имеет размер, части, длину, ширину и глубину».

Джа'фар ибн Мубашшир сказал: «Душа (нафс) не является духом (рух), дух (рух) не является жизнью (хайат)».

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Коран 17/85.

Иногда бывает так, что во время сна душа (нафс) и дух (рух) человека отсутствуют, но жизнь (хайат) присутствует в нем. На это указывают слова Аллаха: «Аллах забирает души в момент смерти, а ту, которая пока от умирает,-во время сна»<sup>304</sup>.

Абу Бакр ибн аль-Бакиллани и его последователи говорят: «Душа (нафс) - это легкий ветерок, который заходит и выходит [из тела человека], когда человек дышит. Дух (рух) - это масса, дух (рух) является жизнью. Дух (рух) не является душой (нафс)».

Некоторые ученые говорят: «Душа (нафс) не является ни телом, ни массой. Она не имеет ни местонахождения, ни длину, ни ширину, ни глубину, ни цвета, ни составляющих. Она имеет отношение и связь с телом, однако ее нет внутри самого тела». Это мнение принадлежит Аристотелю.

Мухаммад ибн Хазм сказал: «Некоторые мусульмане и те, кто верит в воскресение, заявляют, что душа (нафс) - это длинная, широкая и глубокая форма, которая находится в определенном месте тела человека. Следовательно, душа (нафс) и дух (рух) - одно и то же».

Некоторые люди заявляют, что человек представляет собой только тело. Тем не менее, все разумные люди и ученые считают, что человек - это тело и душа (рух).

Существует множество определений понятия «душа». Однако, наиболее верным является следующее: душа отличается от физического тела, так как она светлая, духовная, живая, движущая. Она движется внутри человеческих органов, подобно тому, как года течет внутри цветка, а огонь тлеет внутри угля. Пока человеческие органы способны принимать полезные вещества от души, она будет находиться в органах и способствовать их функционированию. Если человеческие органы не способны принимать полезные вещества от души, то она покинет тело человека и уйдет в мир душ.

На правильность данного определения души указывают Коран, Сунна, единогласное мнение всех сподвижников, разум и

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Коран 39/42.



- 1. Всевышний Аллах сказал: «Аллах забирает души в момент смерти, а ту, которая пока не умирает, во время сна. Он удерживает ту, которой предопределил смерть, а другую отпускает до определенного срока»<sup>305</sup>. В данном аяте приведены три действия, которые Аллах совершает над душой, что подтверждает те качества, которые были приведены в определении:
- Аллах забирает душу;
- Аллах удерживает душу;
- Аллах отпускает душу.
- 2. Всевышний Аллах сказал: **«Если бы ты видел беззаконников, когда они оказываются в предсмертной агонии, и ангелы простирают к ним свои руки: «Отдайте свои души! Сегодня вам воздадут унизительными мучениями за то, что вы говорили об Аллахе неправду и превозносились над Его знамениями». Вы явились к Нам одинокими, какими Мы сотворили вас в первый раз»** <sup>306</sup>. В этом аяте приведены четыре действия, совершаемые душой или над душой:
- ангелы простирают свои руки, чтобы забрать душу;
- душа выходит;
- душа неверующего человека будет наказана в тот день, когда выйдет;
- душа придет к своему Господу.
- 3. Всевышний Аллах сказал: «Он тот, кто усыпляет вас ночью и знает, что вы делаете днем. Затем Он воскрешает вас днем, чтобы исполнился назначенный срок (завершился срок вашей жизни). Затем к Нему вам предстоит вернуться, и затем Он поведает вам о том, что вы совершали. Он Одолевающий и находится над Своими рабами. Он посылает к вам хранителей. Когда же к кому-нибудь из

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Коран 39/42.

<sup>306</sup> Коран 6/93-94.

вас приходит смерть, Наши посланцы умерщвляют его, и они не делают упущений» 307. В этом аяте содержится три действия, совершаемые душой:

- душа временно покидает тело во время сна;
- душа возвращается обратно в тело после сна;
- душа покидает тело перед смертью человека.
- 4. Всевышний Аллах сказал: **«О обретшая покой душа! Вернись к** своему Господу удовлетворенной и снискавшей довольство! Войди в круг Моих рабов! Войди в Мой Рай!»<sup>308</sup>.

В этом аяте содержится три действия, совершаемые душой:

- душа возвращается к Господу;
- душа входит в круг рабов Аллаха;
- душа будет довольна.

У ученых есть разные мнения относительно того, когда ангелы скажут эти слова человеку: перед его смертью, после воскресения, или как перед смертью, так и после воскресения. В одном из хадисов говорится, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал Абу Бакру: «Ангел скажет тебе эти слова перед смертью» 309 Зейд ибн Аслям сказал: «Душа будет обрадована этими словами перед смертью человека, в День сбора и в День воскресения».

Абу Салих сказал: **«О обретшая покой душа! Вернись к своему Господу удовлетворенной и снискавшей довольство!»** - так будет сказано душе перед смертью человека. «Войди в круг Моих рабов! Войди в Мой Рай!» - так будет сказано душе в Судный день».

5. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Когда душа выйдет [из тела], за ней последует взор»<sup>310</sup>. В этом хадисе два действия, совершаемые душой и человеком:

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Коран 6/60-61.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Коран 89/27-30.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Ат-Табари «тафсир» 30/191. Хадис является слабым.

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Муслим «сахих» 920.



- душа выходит;
- взор человека увидит ее.
- 6. Сообщается, что Хузейма ибн Сабит рассказывал: «Однажды во сне я увидел, что я сделал земной поклон на лоб Пророка, да благословит его Аллах и приветствует, о чем я рассказал ему. Тогда он сказал мне: «Души встречаются друг с другом», после чего он подставил мне свой лоб, и мы соприкоснулись лбами».

Сообщается, что Абдуллах ибн Аббас рассказывал: «Души живых и мертвых людей встречаются и общаются между собой во сне. После их встречи Аллах удерживает души мертвых (а души живых возвращает)».

- 7. В хадисе, переданном от Биляла, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Аллах забирает ваши души и возвращает их вам, когда пожелает». В этом хадисе содержатся два действия, совершаемые душой:
- душа выходит;
- душа возвращается.
- 8. Пророк, да благословит его Аллах и да приветствует, сказал: «Душа верующего человека будет птицей, которая питается (или висит) на Райском дереве». В этом хадисе содержится два действия, совершаемые душой:
- душа будет птицей;
- душа будет питаться или висеть на дереве.
- 9. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Души мучеников будут находиться внутри зеленых птиц, летающих по тем Райским местам, по которым они пожелают. Они будут собираться около ламп, висящих на Троне. Аллах взглянет на них и спросит: «Чего вы желаете?» ...». В этом хадисе содержится шесть действий, совершаемых душой:
- душа будет находиться в животе птицы;
- душа будет находиться в Раю;





- душа будет питаться райскими плодами и пить из райских рек;
- души будут собираться около ламп;
- Аллах будет обращаться к душе, спрашивать ее, и она будет Ему отвечать;
- душа будет просить, чтобы Аллах вернул ее в земной мир.
- 10. Сообщается, что Убайдуллах рассказывал: «Однажды, когда я был в пути, я прилег поспать около могилы Абдуллаха ибн Умара ибн Харама. Во сне я услышал самое красивое чтение Корана, которое я когда-либо слышал. Когда я пришел к Посланнику Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, и рассказал ему об этом, он сказал: «Это был Абдуллах. Разве ты не знаешь, что Аллах забирает души верующих, помешает их в жемчужно-изумрудные лампы и вешает их посередине Рая. Каждую ночь Аллах возвращает их души в тела, где они пребывают вплоть до наступления рассвета. По наступлении рассвета их души возвращаются на свои места». В этом хадисе содержится четыре действия, совершаемые душой:
- души будут находиться в лампах;
- души будут возвращаться в тела;
- души будут говорить и читать в могиле;
- душа будет иметь местопребывание.
- 11. В Хадисе от Барра' ибн Азиба<sup>311</sup> содержится несколько действий, совершаемые самой душой и над ней:
- Ангел смерти скажет душе верующего человека «О обретшая покой душа! Вернись к своему Господу удовлетворенной и снискавшей **довольство!»,** что означает, что душа обладает разумом и способностью понимать.
- слова Ангела смерти «Выйди к прошению и довольству Аллаха» указывают на то, что душа может выходить из тела;
- душа выйдет из тела, как капля, вытекающая из сосуда;

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> См. Глава 6.



- другие ангелы возьмут душу у Ангела смерти;
- ангелы завернут душу в саван и намажут ее благовонием;
- душа поднимается на небо;
- душа будет благоухать ароматом мускуса;
- душе откроются врата небес;
- пока душа не поднимется к Аллаху, ангелы будут приветствовать ее на небесах;
- Аллах скажет: «Верните [душу] Моего раба на землю»;
- душа вернется тело;
- душа неверующего человека захочет спрятаться в теле;
- душа неверующего будет очень сильно вонять;
- душа неверующего будет сброшена с неба и упадет на землю.
- 12. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Душа верующего человека выйдет и будет обладать более приятным ароматом, чем аромат мускуса. Ангелы поднимут душу верующего [на небеса]. Ангелы, находящиеся на небесах, будут спрашивать, кто этот человек, а несущие ангелы ответят: «Это такой-то, сын такого-то. Он совершал такие-то и такие-то добрые дела». Тогда они [ангелы, которые на небесах] скажут: «Добро пожаловать вам и ему». Тогда они возьмут ее [душу верующего] у этих ангелов и поднимут и пронесут ее через дверь, через которую поднимались его дела [к Аллаху]. Свет, подобный солнечному, озарит небеса и будет светить до тех пор, пока душа не поднимется к Трону. Когда ангелы заберут душу неверующего человека и поднимут ее на небо, они скажут: «Это такой-то, сын такого-то. Он совершал такие-то и такие-то дурные дела». [Ангелы, находящиеся на небесах] скажут: «Не надо ее сюда, не надо ее сюда. Верните ее в самый нижний слой земли». В этом хадисе описаны десять действий, совершаемые самой душой и над ней:
- душа выходит из тела;
- душа будет обладать ароматом;

- ангелы поднимут душу на небо;
- ангелы будут приветствовать душу;
- ангелы возьмут душу;
- ангелы поднимут душу к Трону;
- небеса осветятся от света души;
- душа поднимется вплоть до Трона;
- ангелы будут расспрашивать о том, кто это.

Слово «кто» применяется только к разумному существу;

- ангелы спустят душу на землю.
- 13. Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Поистине, ангелы придут к верующему человеку [перед его смертью]. Если он был праведным человеком, они скажут: «Выйди благая душа, пребывавшая в благом теле. Выйди восхваляемой и радуйся покою, базилике (или уделу) и Господу, Который не будет гневаться». Ангелы будут говорить ей эти слова до тех пор, пока она не выйдет, и ангелы поднимут ее на небо. Ангелы попросят открыть врата неба и при этом другие ангелы их спросят: «Кто это?», на что они скажут: «Такой-то, сын такого-то». Тогда будет сказано: «Добро пожаловать благая душа, пребывавшая в благом теле. Войди восхваляемой и радуйся покою, базилике (или уделу) и Господу, Который не будет гневаться». Это будет говориться ей до тех пор, пока ее не поднимут к Всевышнему Аллаху. Если же умирающий был неверующим человеком, то ангелы скажут: «Выйди скверная душа, пребывавшая в скверном теле. Выйди упрекаемой и радуйся кипятку, гною и другим видам подобных мучений». Ангелы будут говорить эти слова до тех пор, пока она не выйдет, и ее поднимут на небо. Ангелы попросят открыть врата неба и при этом другие ангелы их спросят: «Кто это?», на что они скажут: «Такой-то, сын такого-то». Тогда будет сказано: «Не надо сюда скверную душу, пребывавшую в скверном теле. Вернись упрекаемой, ибо врата неба не откроются для тебя». После этого она будет отправлена на землю, а затем в могилу». В этом



- душа пребывает либо в благом теле, либо в скверном;
- душа верующего выйдет восхваляемой;
- душа верующего обрадуется покою и базилике;
- ангелы будут радовать душу верующего до тех пор, пока не поднимут ее в небо;
- душе верующего откроются врата неба;
- душа верующего пройдет через врата небес;
- душа верующего поднимется к Аллаху;
- душа неверующего будет упрекаемой и вернется на землю упрекаемой;
- душе неверующего не откроются врата неба;
- душа неверующего вернется вернётся не землю, а затем в могилу.
- 14. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Души собранные войска. Души, которые узнают друг друга, разойдутся». В этом хадисе говорится о том, что некоторые души узнают друг друга.
- 15. В хадисе, переданном Абдуллахом ибн Мас'удом, да будет доволен им Аллах, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал, что души встречаются друг с другом.
- 16. В хадисе, переданном Абдуллахом ибн Мас'удом, да будет доволен им Аллах, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Поистине, души верующих, незнакомые между собой, могут встречаться друг с другом».
- 17. В хадисе, переданном Тамимом ад-Дари говорится о том, что когда душу верующего человека поднимут к Аллаху, она падет ниц перед Аллахом.
- 18. В хадисе о воскресении Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «...[ангел] Исрафиль, мир ему, призовет души и все они придут к нему. Души верующих людей будут светлыми, а



неверующих черными. Он соберёт их всех, поместит в дудку и вдунет в неё. Тогда Всевышний Аллах, Могуч Он и Велик, скажет: «Клянусь Своим величием! Пусть каждая душа вернётся в своё тело». Тогда души выйдут из дудки, как пчёлы, и заполнят собой пространство между небом и землей. Каждая душа вернётся в своё тело. Аллах прикажет земле раскрыться для них (умерших людей), и они (умершие люди) выйдут, спеша к своему Господу ...».

19. Сообщается, что Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, рассказывал: «Люди будут спорит между собой до Судного дня, пока дух и тело не поспорят между собой. Дух скажет: «Господь! Я был только Духом от Тебя, которого Ты поместил в этом теле, поэтому нет на мне греха». Тело скажет: «Господь! Я был только телом, которое Ты сотворил. Затем в меня, как огонь, вошёл этот Дух. Только с его помощью я вставал, сидел, ходил, поэтому нет на мне греха». Тогда Аллах скажет им: «Я рассужу меж вами. Однажды слепой и инвалид оказались в саду. Инвалид сказал слепому: «Я вижу фрукты, если бы я мог ходить, то я бы сорвал их». Слепой сказал инвалиду: «Я подниму тебя и подведу к плодам. Слепой помог инвалиду, и инвалид сорвал фрукты. Они вместе съели фрукты. Скажите Мне, на ком из них грех?». Тогда дух и тело сказали: «На обоих». Аллах сказал: «Вот Я и рассудил меж вами».

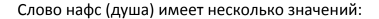
Помимо вышеприведенных, существует множество других доказательств, указывающих на то, что человек состоит из тела и души, которая обладает описанными свойствами.

# ГЛАВА 20 ОДНО ЛИ И ТО ЖЕ НАФС И РУХ?

У учёных есть разные мнения по этому вопросу:

- 1. По мнению большинства учёных, эти слова синонимичны.
- 2. Они отличаются друг от друга.

С помощью Аллаха мы раскроем суть этого вопроса.



1. Рух (дух, душа).

Аль-Джавхари говорил: «Нафс – это рух». Арабы говорят: «Хараджат нафсух – его душа вышла».

#### 2. Кровь.

Арабы говорят: «саалят нафсух — у него потекла кровь». В одном из хадисов, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Если в воде умерло насекомое с нетекучей кровью (ма ля нафса ляху са'иля), то оно не загрязняет воду».

Слово «нафс» в Коране зачастую употребляется в значении «личность»:

Всевышний сказал: «Когда вы входите в дома, то приветствуйте себя (анфусикум)»<sup>312</sup>; «Не убивайте самих себя (анфусакум)»<sup>313</sup>; «В тот день каждый человек (куллю нафс) придет и будет препираться за себя (нафсиха)»<sup>314</sup>; «Каждая душа (куллю нафс) является заложником того, что она приобрела»<sup>315</sup>.

Помимо этого, слово «нафс» иногда употребляется в значении «душа»: Всевышний сказал: «О обретшая покой душа (нафс)»<sup>316</sup>; «...Отдайте свои души! (анфусакум)»<sup>317</sup>; «и удерживал себя (нафса) от страстей»<sup>318</sup>; «Душа человека (нафса) повелевает зло»<sup>319</sup>.

Что касается слова «рух», то она никоим образом не обозначает тело. В Коране слово может указывать на сам Коран, который Аллах ниспослал Своему Пророку. Всевышний сказал: «Таким же образом Мы внушили тебе в откровении дух (Коран) из Нашего повеления»<sup>320</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Коран 24/61.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Коран 4/29.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Коран 16/111.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Коран 74/38.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Коран 89/27.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> Коран 6/93.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Коран 79/40.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Коран 12/53.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Коран 42/52.

Слово «рух» также используется в значении «Откровение», которое Аллах ниспослал Своим пророкам и посланникам. Всевышний сказал: «Он (Аллах) ниспосылает дух (Откровение) со Своими велениями тем из Своих рабов, кому пожелает, чтобы предупредить о Дне встречи»<sup>321</sup>; «Он (Аллах) ниспосылает ангелов с духом (Откровением) по Своему повелению тому из Своих рабов, кому пожелает: «Предостерегайте тем, что нет божества, кроме Меня. Бойтесь же Меня»<sup>322</sup>. Откровение Аллаха было названо «рух» (духом), потому что жизнь может стать счастливой и полезной только с ним (с Откровением).

Само слово «рух» (дух, душа) указывает на то, что тело живет до тех пор, пока в нем есть душа. Эквивалентом слова «рух» являются такие слова, как:

- «рих» ветер, который способствует появлению жизни;
- «равх» покой;
- «райхан» базилик;
- «истираха» отдых.

Слово «нафс» (душа) происходит от:

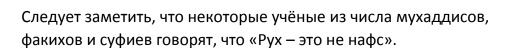
- 1. От слова «нафис» (ценный, драгоценный): душа человека драгоценна.
- 2. От слова «танаффаса» (дышать): душа часто выходит из тела и входит в него. Когда человек спит, она выходит; когда он просыпается душа возвращается. Когда человек умрет, она полностью выйдет из тела.

Разница между «нафс» и «рух» не в самой сущности понятий, а только в их качествах и свойствах. Следовательно, когда человек умерт, можно сказать:

«хараджат нафсух», «фаракат нафсух» или «хараджат рухух», «фаракат рухух» (его душа вышла, покинула его).

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Коран 40/15.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> Коран 16/2.



Мукатиль ибн Сулейман говорил: «У человека есть хайат (жизнь), рух (дух) и нафс (душа). Когда человек спит, его нафс (душа), благодаря которому он мыслит и понимает происходящее вокруг, выходит из тела. Во время сна нафс (душа) не полностью отделяется от тела, связь между телом и душой сохраняется. Душа обладает светом, спящий человек видит сон своей душой, вышедшей из его тела. Во время сна его жизнь и дух остаются с ним. Он дышит и шевелится с помощью духа. Когда же спящий человек начинает двигаться во время сна, его нафс (душа) возвращается к нему в мгновение ока. Если же Аллах захочет умертвить спящего человека, то Он удержит его вышедшую из тела душу».

Мукатиль ибн Сулейман также сказал: «Когда человек спит, его душа выходит из него и поднимается. Если она видит сон, она приходит к духу и рассказывает его. Дух в свою очередь рассказывает это сон сердцу. По пробуждении утром человек знает, что он увидел во сне».

Абдуллах ибн Манда сказал: «Определения «руха» (духа) и «нафса» (души) этих учёных противоречивы».

Некоторые учёные говорят: «Душа – из глины и огня. Дух – светлый».

Некоторые другие учёные говорят: «Дух – божественное, а душа – человеческое».

Некоторые другие учёные говорят: «Дух — это не душа, душа — это не дух. Сила души зависит от духа. Душа — это облик человека, в ней смешаны страсть и похоть. У человека нет более сильного врага, чем его нафс (душа). Душа желает и любит только мирское, а дух призывает и побуждает душу ставить в приоритет жизнь вечную. Страсть следует за душой, а шайтан следует за душой и страстью».

Некоторые другие учёные говорят: «Дух – от повеления Аллаха и только Он Сам знает о нём».

Мнения этих учёные также противоречивы по поводу того, умрет ли «рух» (дух) после смерти тела или нет:

Некоторые из них говорят, что «Дух не умрет и не исчезнет».

Некоторые другие говорят, что «Дух имеет облик подобный человеческому. У духа есть руки, ноги, глаза, слух, зрение и язык».

Некоторые другие говорят: «У верующего человека три духа, а у неверующего человека и лицемера — один дух».

Некоторые другие говорят: «У пророков и правдивых людей пять духов».

Достоверным мнением является то, что нафс (душа), который умирает и которого возьмут ангелы — это один дух (рух).

Дух, которым Аллах поддерживает Своих друзей (верующих рабов) — другой дух. Аллах сказал о нем: «Аллах начертал в их сердце веру и укрепил их духом от Него»<sup>323</sup>. Этим же духом Аллах поддержал Ису (Иисуса) сына Марьям. Аллах сказал: «Аллах скажет: «О Иса (Иисус), сын Марьям (Марии)! Помни о милости, которую Я оказал тебе и твоей матери. Я поддержал тебя Святым Духом (Джибрилем)»<sup>324</sup>.

Аллах по Своей воле может ниспосылать некоторым из Своих рабов другого духа, помимо того духа, который находится в их теле.

Что касается силы, находящейся в человеческом теле, то она также называется духом. Некоторые говорят: «Видящий дух, слышащий дух, чувствующий дух и т.д.». Этот дух — сила, которая заложена в теле. Он умрет, когда умрет тело. Этот дух смертен. Иногда слово дух несет особый смысл: сила познания Аллаха, стремления и любви к Нему, и сила желания достичь Его довольства.

Если дух потеряет свою силу, то он станет подобен телу без души. Поэтому люди говорят: «У этого человека сильный дух, а тот — слабый духом. Следует знать, что дух может быть в знании и искренности, в любви и покаянии, в уповании и правдивости. Люди отличаются друг от друга своими духами. У некоторых преобладает добрый дух, и они становятся духовными людьми. У некоторых других преобладает дурной дух, и они становятся похожими на животных.

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Коран 58/22.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> Коран 5/110.



## ДУША ОДНА ИЛИ ИХ НЕСКОЛЬКО?

Основываясь на аятах из Корана («О обретшая покой душа»<sup>325</sup>; «Клянусь Днём воскресения! Клянусь душой попрекающей!»<sup>326</sup>; «Душа человека повелевает зло»<sup>327</sup>), многие учёные считают, что «у человека три души: спокойная, попрекающая и повелевающая зло. У разных людей преобладают разные души». На самом деле, у человека одна душа, но в зависимости от того, какие качества в ней преобладают, она может характеризоваться, как спокойная, попрекающая, или повелевающая зло.

## СПОКОЙНАЯ ДУША

Основой спокойствия души является ее вера и полагание на Аллаха: спокойная душа поклоняется, любит, кается, полагается, довольствуется и стремится только к Аллаху. Любовь, страх и надежда на Аллаха исключают возможность преобладания чувств любви, страха и надежды человека по отношению к кому бы то ни было, помимо Аллаха. Душа, любящая и поминающая Аллаха, не нуждается в любви и поминании никого другого, кроме Него. Душа, стремящаяся к Аллаху и ко встречи с Ним, не нуждается в стремлении ко встрече ни с кем другим. Спокойствие и полагание на Аллаха приближают человека к Аллаху настолько, что он сможет чувствовать себя так, как будто бы он сидит перед Аллахом, что он слышит Аллахом, видит Аллахом, двигается Аллахом и держит Аллахом. Такое спокойствие и полагание на Аллаха пронизывают сердце человека, его суставы и его внешнюю и внутреннюю силы, которые будут тянуть его дух к Аллаху. Кожа такого человека, его сердце и суставы станут мягче от служения и приближения к Аллаху.

Никто не сможет достигнуть истинного спокойствия без помощи Аллаха и без Его поминания. Поминанием Аллаха является чтение Его слова (Коран), которое Он ниспослал Своему Посланнику. Всевышний Аллах сказал: «Они уверовали, и их сердца успокаиваются (утешаются) поминанием Аллаха. Разве не поминанием Аллаха

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Коран 89/27.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Коран 75/1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Коран 12/53.

успокаиваются сердца?»<sup>328</sup>. Спокойствие и утешение сердца появляются с помощью поминания Аллаха, когда беспокойство и тревога отсутствуют в сердце. Спокойствие и утешение чем-либо другим, помимо Аллаха, является обманом и слабостью. Всевышний Аллах установил, что если кто-нибудь будет успокаиваться и утешаться кем-либо или чем-либо другим, помимо Аллаха, то этот человек станет беспокойным и тревожным. Даже уверенный в себе человек, полагающийся на свои знания, состояние и хорошее положение дел, заблуждается, если полагается только на себя и забывает, что все, что он имеет, - благодаря Аллаху.

Истинное спокойствие души заключается в том, что душа успокаивается осознанием имен, качеств и совершенных атрибутов Аллаха, о которых рассказал Сам Аллах или Его посланники. Душа должна принимать и подчиняться повелениям Аллаха, а сердце должно раскрываться и радоваться Его словам. Сердце человека будет оставаться в состоянии тревоги и страха до тех пор, пока человек не уверует в имена и атрибуты Аллаха, в то, что Он – Единственный Господь и в Его Откровения. Когда человек уверует во все это, спокойствие прольётся в его сердце подобно тому, как вкусная вода проливается в сердце жаждущего человека. Человек, достигнувшего спокойствие, не тревожит то, что ему говорят люди. Если же он побоится остаться в одиночестве, то он скажет сам себе: Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, оставался спокойным и уверенным в своей вере, несмотря на то, что он был один, когда другие враждовали с ним. Такое отношение является первой степенью спокойствия.

Спокойствие человека будет усиливаться и увеличиваться каждый раз, когда он будет слушать тот или иной аят, рассказывающий об атрибутах Аллаха. Такое спокойствие является основой веры этого человека. В последствии, человек обретет спокойствие по отношению к событиям, которые произойдут с ним после смерти в загробном мире и в Судный день. Его спокойствие может достигнуть такого уровня, что он как будто бы воочию видит эти события при жизни. Именно такое спокойствие является истинным убеждением, о котором Аллах сказал: «... которые веруют в ниспосланное тебе и

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Коран 13/28.

ниспосланное до тебя и убеждены в Последней жизни»<sup>329</sup>. Вера в Судный день не будет полноценной до тех пор, пока сердце человека не успокоится и не утешится тем, что рассказал Аллах, и не уверует в это без всяких сомнений.

Спокойствие именами Аллаха и Его качествами бывает двух видов:

- 1. Спокойствие верой и подтверждением имен и качеств Аллаха.
- 2. Спокойствие по отношению к тому, что требует вера в имена Аллаха и к чему она обязывает человека.

Пример: Вера в предопределение требует спокойствия по отношению к предначертанным человека событиям. Человек должен подчиниться предопределению, довольствоваться им, не гневаться, не жаловаться и не тревожиться. Также человек не должен огорчаться, что он упустил что-то и не должен радоваться тому, что произойдет, ибо проблема, которая случится с ним, была предопределена ещё до того, как она настигла человека и до того, как человек был сотворен.

Всевышний Аллах сказал: «Любое несчастье, которое происходит на земле и с вами самими, записано в Писании ещё до того, как Мы сотворили его. Воистину это для Аллаха легко. Мы поведали об этом для того, чтобы вы не печалились о том, что вы упустили, и не радовались тому, что Он вам даровал. Аллах не любит всяких надменных, бахвалов»<sup>330</sup>. Так же Он сказал: «Любое несчастье постигает только по воле Аллаха. Сердце того, кто уверовал в Аллаха, Он наставляет на прямой путь…»<sup>331</sup>.

Многие учёные говорили по поводу толкования вышеприведенного аята (Коран 64/11) следующее: «Уверовавший в Аллаха человек – это тот, кто при столкновении с несчастьем знает, что оно от Аллаха, и поэтому он доволен и принимает это несчастье».

Что касается спокойствия по отношению к требованиям веры, то оно заключается в том, чтобы человек был спокоен по отношению к приказам Аллаха, следовал им и проявлял искренности в их

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> Коран 2/4.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> Коран 57/22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> Коран 64/11.

соблюдении. Человек не должен предпочитать свои желания, страсти и привычки повелениям Аллаха. Признаком такого спокойствия является то, что человек кается перед Аллахом за свои грехи и не теряет надежду на Его милость и прощение. Покаяние приносит спокойствие, которое противостоит тревоге и беспокойству, вызванные грехом. Если нечестивый человек посмотрит на свое сердце, то он найдет в нем тревогу и беспокойство, вызванные грехами. Однако человек, опьяненный невежеством и одолеваемый страстями, не в состоянии распознать эту тревогу и беспокойство, ибо любая страсть опьяняет человека больше, чем вино. Гнев также опьяняет человека больше, чем вино, поэтому человек, одолеваемый страстями, и гневающийся человек могут сделать то, что не сделает даже пьяный человек. Другим признаком спокойствия по отношению к требованиям веры является то, что человек оставляет невежество и упрямство и устремляется к Аллаху. Его поминанию, Его любви и познанию. Душа человека не обретет спокойствие до тех пор, пока не станет выполнять эти действия.

Существует очень важный аспект, который следует осознать: Всевышний Аллах сделал для каждого органа человека совершенную функцию, без которой появляются тревога, страх и беспокойство. Поясним на примерах: совершенная функция глаз — зрение, совершенная функция ушей — слух, а совершенная функция языка — речь. Если эти органы теряют свою совершенную функцию, то в них начинает зреть болезнь и отклонения. Всевышний Аллах сделал совершенной функцией сердца его радость и наслаждение в познании Аллаха, его желание, любовь и стремление к Аллаху. Если же сердце лишится этих качеств, то оно будет мучиться и тревожиться больше, чем тот глаз, который лишился зрения, или тот язык, который лишился способности произносить речь. Человек может быть истинно спокойным только тогда, когда он полюбит только Аллаха, будет поклоняться только Ему, стремиться только к Нему и просить помощи только у Него.

Слова учёных служат подтверждением важности спокойствия души:

Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Душа, обретшая покой — это душа, уверовавшая в слова Аллаха».

Катада сказал: «Душа, обретшая покой — это душа верующего человека, успокоенная тем, что ей обещал Аллах».

Аль-Хасан аль-Басри сказал: «Душа, обретшая покой – это душа, которая искренне полагается на слова Аллаха».

Муджахид сказал: «Душа, обретшая покой, убеждена в том, что Аллах – ее Господь, она подчинилась Его повелениям».

Ибн Аби Наджих сказал: «Душа, обретшая покой, убеждена в том, что она встретит Аллаха».

На основе слов учёных о спокойствии души, можно сказать, что спокойствие имеет два аспекта:

- 1. Спокойствие в знании и вере.
- 2. Спокойствие в желаниях и делах.

Если душа откажется от сомнений в пользу убеждения, от невежества в пользу знания, от лицемерия в пользу покаяния, от показухи в пользу искренности, от лжи в пользу правды, от слабости в пользу силы, от высокомерия в пользу скромности, от слабости в пользу совершения благих дел, то она будет обладать спокойствием. Достигнуть спокойствия можно с помощью бдительности, которая также является ключом всех благ. Небрежный человек не готовится ко встрече с Аллахом и не старается совершить побольше благих дел, поэтому его положение хуже, чем положение спящего человека. Разумный человек знает, что обещал Аллах из хорошего и плохого и, что требует приказания и запреты Аллаха, однако дремота его сердца порой останавливает его от осмысления и глубокого понимания этого. Дремота его сердца – небрежность, в которой он пребывает так долго, что им управляют страсти, и он погружается в них. Он дружит с теми, кто распространяет ложь, и он подобен тому, кто распространяет ложь, и он подобен тому, кто тратит свое время впустую. Когда же эта дремота исчезнет из его сердца, он услышит призыв к Аллаху, и увидит, что этот бренный мир не сдерживает обещания и убивает тех, кто любит его (этот мир). Тогда он (человек) проснётся и скажет: «Горе мне за то, что я был нерадив по отношению к Аллаху»<sup>332</sup>, и проведет оставшуюся часть своей жизни с

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Коран 39/56.

пользой, восполняя то, что упустил, оживляя то, что умертвил. Он будет ценить каждый момент (для совершения добра) так, что упущение возможности для совершения одного благого дела будет для него подобно упущению возможности совершения всех благих дел.

Затем человек увидит, что если даже он будет совершать все добрые дела всех людей и джиннов, то это ничтожно по сравнению с Величием Аллаха и с тем, чем он обязан Всевышнему и Всемогущему Аллаху. Человек осознает, что его добрые дела не его заслуга — это Аллах помог ему в совершении всех благих дел. Он поймёт, что всё хорошее — от Аллаха, а всё плохое — от самого человека. Именно это осознание является основой всех добрых дел, явных и скрытых, и именно оно возвышает человека и делает его одним из числа счастливых в обоих мирах.

Затем человек под светом бдительности увидит свои недостатки и совершенные грехи. Однако, когда он посмотрит на необъемлемую милость Аллаха и ее широту и окажется между грехами и милостью Аллаха, то скажет: «О Аллах, я признаю всю Твою милость, которую Ты оказал мне. Я также признаю свои грехи. Прости же меня, ибо никто, кроме Тебя не сможет простить грехи». Это приведет его к тому, что он:

- будет уверен, что Аллах постоянно оказывает ему Свою милость;
- будет считать, что он совершает мало добрых дел того, чтобы отблагодарить Аллаха за Его милость.

Все эти состояния являются результатом бдительности и первой степенью спокойствия души, откуда душа начинает свой путь к Аллаху и вечной жизни.

#### ПОПРЕКАЮЩАЯ ДУША

Что касается попрекающей души, которой поклялся Аллах, сказав: «Клянусь душой попрекающей!», то у учёных есть разные мнения относительно нее.

Одни учёные говорят: «Это та душа, которая не пребывает в одном положении. Она много двигается, имеет разные цвета, и является одним из самых великих знамений Аллаха. Эта душа — одно из творений Аллаха, она двигается и меняет свой цвет каждый час, в не зависимости от дня, месяца, года и жизни. Он то вспоминает, то забывает, то приходит, то уходит, то становится мягкой, то твердой, то влюбляется, то ненавидит, то радуется, то печалится, то довольна, то гневается, то подчиняется, то ослушается, то боится Аллаха, то грешит и т.д. и т.п.».

Другие учёные говорят: «Попрекающая душа — это душа верующего человека. Попрекание — это одно из качеств души верующего человека. Аль-Хасан аль-Басри сказал: «Верующий человек всегда попрекает себя, говоря: «Что я хотел этим? Почему я сделал это? Лучше бы я сделал так-то и т.д.».

Другой учёный сказал: «Это душа верующего человека, которая вводит его в грехи, а потом попрекает его за это. Такое попрекание — признак веры, ведь неверующий человек не попрекает себя за совершенные грехи, а наоборот, он и его душа попрекают себя за то, что он не совершил грех».

Другие учёные говорят: «Верующие и неверующие люди попрекают себя. Верующий человек попрекает себя за то, что он совершил грех и за то, что он не подчинился приказу Аллаха. Неверующий человек попрекает себя за то, что он упустил момент для совершения греха».

Другие учёные говорят: «Попрекание охватит людей в Судный день, когда каждый человек будет попрекать себя. Если человек был неверующим, то он будет попрекать себя за то, что он совершал грехи. Если же он был верующим, то он будет попрекать себя за то, что совершил мало благих дел».

Все эти версии верны и не противоречат друг другу, ибо душа имеет эти качества и поэтому она названа «попрекающей».

Попрекание бывает двух видов:

1. Позорное попрекание: когда Аллах и Его ангелы попрекают невежественную и нечестивую душу.

2. Хорошее попрекание: когда душа попрекает человека за то, что он старается подчиняться Аллаху. Лучшей душой является душа, попрекающая себя за то, что мало подчиняется Аллаху, и не обращающая внимание на попрекания и упреки других людей для того, чтобы добиться довольства Аллаха.

## ДУША, ПОВЕЛЕВАЮЩАЯ ЗЛО

Душа, повелевающая зло - плохая душа, которой по своей природе свойственно призывать ко всем видам греха, если только Аллах не поможет ей очиститься. Никто не сможет освободиться от зла своей души без помощи Аллаха. Это подтверждается в одном из аятов Корана, где Аллах приводит слова жены начальника пророка Йусуфа, которая сказала: «Я не оправдываю себя, ведь душа человека повелевает зло, если только мой Господь не проявит к ней милосердие»<sup>333</sup>. В другом аяте Аллах сказал: «И если бы не милосердие и милость Аллаха к вам, то никто из вас никогда не очистился бы»<sup>334</sup>. В другом аяте Аллах сказал Своему любимому Пророку, Мухаммаду, да благословит его Аллах и приветствует: «Если бы Мы не поддержали тебя, то ты был бы готов немного склониться в их сторону [в сторону неверующих]»<sup>335</sup>. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, учил своих сподвижников, чтобы они читали «проповедь о помощи»: «Хвала Аллаху, мы восхваляем Его, просим у Него помощи и просим у Него прошения. Мы прибегаем к Аллаху от зла наших душ и от наших дурных дел. Кого Аллах наставит на прямой путь, того никто не сможет сбить с него, а кого Он собьет с пути, того никто не сможет направить на истинный путь»<sup>336</sup>.

Зло скрывается в душе человека, и оно побуждает к совершению грехов. Если Аллах оставит человека один на один со своей душой, то человек погибнет, разорвавшись между злом своей души, призывающим его к совершению грехов, и уже совершенными греховными делами. Если же Аллах поможет и поддержит человека, то он сможет спастись от зла своей души и грехов. Просим

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Коран 12/53.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Коран 24/21.

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Коран 17/74.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Муслим «сахих» 867, 868.

Всевышнего Аллаха, чтобы Он избавил нас от зла наших душ и от греховных дел.

Всевышний Аллах испытывает человека душой, повелевающей зло, и попрекающей душой, а, даруя человеку спокойную душу, Он оказывает человеку почтение. Душа имеет все эти три качества, ибо она может повелевать зло, попрекать и быть спокойной. Спокойствие души является признаком ее совершенства и праведности. Аллах поддерживает спокойную душу разными войсками, Он сделал одного из ангелов ее близким другом, который следует за ней и направляет ее, внушает и побуждает ее к истине, показывая ей суть истины и отводит, и остерегает ее ото лжи, показывая ей суть лжи. Он также поддерживает ее Кораном, пониманиями Аллаха и добрыми делами и делает так, что ее окружают блага и помощь. Каждый раз, когда душа принимает истину, благодарит и восхваляет Аллаха и предпочитает Аллаха над другими, помощь Аллаха к ней увеличивается, и она становится более сильной в борьбе против души, повелевающей зло. Вера и убеждение являются, соответственно, главнокомандующим и руководителем войск спокойной души. Все остальные войска будут находиться под их флагом и смотреть на них, если их флаг будет крепко стоять, то войска будут также крепки, если же их флаг упадет, то войска разбегутся. Другими военачальниками войск спокойной души являются ветви веры, выполняемые физическими действиями человека: молитва, закят, пост, паломничество, призыв к одобряемому и запрет дурного, наставление и добрые дела по отношению к людям. Также военачальниками ее войск являются ветви веры, выполняемые сердцем человека: искренность, упование на Аллаха, стремление к Аллаху, терпение, мягкость, скромность, спокойствие, наполнение сердца любовью к Аллаху и Его Посланнику, соблюдение приказов Аллаха, храбрость, ревность на пути Аллаха, правдивость и милость.

Самыми главными качествами спокойной души являются искренность и правдивость. Правдивый и искренний человек находится на прямом пути, и он будет двигаться по нему, даже находясь во сне. Тот же, кто лишен правдивости и искренности, не дойдет до конца пути и будет обольщен, и приведен в замешательствами дьяволами. Если такой человек хочет, то он может продолжать идти своим путем, а если нет -

пусть остановится, ибо его дела отдаляют его от Аллаха. Обобщая, можно сказать, что дела, которые человек совершает ради Аллаха и Его довольства, исходят от войск спокойной души.

Сатана является другом и приближенным к душе, повелевающей зло. Сатана дает ей [ложные обещания], возбуждает в ней надежду [на спасение], внушает ложь, приказывает совершать грехи и приукрашает их, показывает ложь в таком облике, что душа принимает эту ложь, воспринимая ее как благо. Сатана также поддерживает ее различными лживыми способам: ложные мечты и губительные страсти. Дьяволы просят душу, чтобы она открыла им дверь своих страстей и желаний, ибо все грехи попадают в душу именно через эту дверь. Когда же душа откроет им эту дверь, они войдут через нее в землю, пройдутся по земле, бесчинствуя и распространяя нечестие, будут губить, причинять вред и делать на ней то, что делают враги, когда захватывают землю своих противников. Дьяволы разрушают постулаты веры, Коран, поминания Аллаха, молитвы, мечети. Они построят винные лавки и бары. Затем дьяволы пойдут к правителю этой земли и отнимут у него власть, развернут народ от поклонения Аллаху к поклонению идолам и распутницам, от чести поклонения к унижению грехов, от послушания Аллаху к послушанию дьяволу, от подготовки ко встрече с Аллахом к подготовке ко встрече с дьяволами. Вследствие всего этого получится так, что народ, который соблюдал приказы и повеления Аллаха, станет пасти свиней; народ, который служил Великому и Милостивому Аллаху, будет служить проклятым дьяволам.

Близким другом спокойной души является ангел, а души, повелевающей зло - сатана.

Сообщается, что Абдуллах рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Поистине, сатана и ангел внушают человеку. Сатана побуждает к совершению зла и восприятию истины как лжи. Ангел побуждает к добру и подтверждению истины. Тот, кто найдет это [найдет в своей душе внушение ангела], пусть знает, что это - от Аллаха и пусть он благодарит Его. Тот же, кто найдет другое, пусть прибегает к Аллаху от проклятого сатаны». Затем [Посланник Аллаха, да благословит его

Аллах и приветствует,] прочитал: **«Дьявол угрожает вам бедностью и велит творить мерзость»**<sup>337</sup>.

Ангел и вера человека призывают спокойную душу к единобожию, добродетели, богобоязненности, терпению, упованию, покаянию, обращению и стремлению к Аллаху, не надеяться сильно [на свои дела и т.д.], подготовиться к смерти и к тому, что будет после нее. Что касается сатаны и неверия, то они призывают душу, повелевающую зло к противоположным действиям. Аллах дал сатане полномочия над каждым делом, которое было совершено не ради Аллаха и Его довольства, и сделал это наделом сатаны. Сатана назначает душу, повелевающую зло, своим уполномоченным заместителем над этими делами и наделом и требует, чтобы она брала дела от спокойной души и присваивала их себе, ибо душа, повелевающая зло, всегда стремиться к присвоению себе всех дел.

Дел спокойной души очень сложно освободить дела от влияния сатаны и души, повелевающей зло, и сделать дела искренними ради Аллаха. Если хоть одно дело спокойной души дойдет до Аллаха, то человек благодаря этому спасется. Однако душа, повелевающая зло, и сатана стараются сделать так, чтобы ни одно дело человека не дошло до Аллаха. Многие мудрецы, познавшие Аллаха, говорили: «Клянусь Аллахом! Если я узнаю, что хотя бы одно мое дело дошло до Аллаха, я буду рад смерти больше, чем тот путник, который радуется встрече со своими родными после долгого путешествия».

Сообщается, что Абдуллах ибн Умар, да будет доволен Аллах ими обоими, говорил: «Если я узнаю, что Аллах принял от меня хотя бы один земной поклон (саджда), я буду рад смерти. Поистине, Аллах принимает дела только от богобоязненных».

Повелевающая зло душа всегда противостоит спокойной душе. Каждый раз, когда спокойная душа совершает доброе дело, душа, повелевающая зло, совершает дурное дело, чтобы испортить доброе дело. Когда спокойная душа приносит веру и единобожие, душа, повелевающая зло душа приносит сомнение и лицемерие, которые

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Коран 2/268.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> Ат-Табарани «аль-му'джам аль-кабир» 9/101 и ибн Аби Хатим «аль-'иляль» 2/244. Хадис является достоверным.

порочат веру, и многобожие, любовь, страх и полагание на кого-либо другого, помимо Аллаха, которые порочат единобожие. Душа, повелевающая зло, не будет довольной до тех пор, пока спокойная душа не предпочтет любовь, страх и полагание на кого-либо другого, помимо Аллаха, над любовью, страхом и полаганием на Аллаха. Цель души, повелевающей зло, заключается в том, чтобы приоритетом для души стало совершение дел ради кого-либо другого, а не Аллаха. Многие люди выбирают именно такой образ жизни. Когда спокойная душа призывает к следованию пути Пророка, душа, повелевающая зло, подстрекает человека предпочесть мнения и слова других людей над Откровением, мог также приносит сомнения, которые препятствуют мнимому соблюдению и предпочтению сунны Пророка и игнорированию мнению других людей. Таким образом, между этими двумя душами возникает борьба, в которой спасется только та, которой поможет Аллах. Когда спокойная душа приносит искренность, правдивость, упование, обращение и стремление к Аллаху, душа, повелевающая зло, приносит противоположные им качества, показывает их в нескольких обликах и клянется, что она хочет добра и счастья. Однако Аллах знает, что она лжет и, думая только о себе, следует за своими страстями; Он знает, что, желая следовать за своими желаниями и страстями, она хочет освободиться от обязанности соблюдения Сунны.

Удивительно то, что душа, повелевающая зло, способна околдовать разум и сердце человека и преподносить самые лучшие и добрые дела в дурном свете. Большинство людей являются детьми разума и мечты. Они не прекращают быть наивными, несмотря на достижение совершеннолетия, когда человек в состоянии увидеть добро и последовать за ним и распознать зло и предостеречься от него. Душа, повелевающая зло, представляет человеку единобожие, которое красивее, чем солнце и луна, в виде подавляющего ограничения, которое попирает права других существ на то, чтобы им поклонялись. Она преподнесет это таким образом, что люди будут говорить: «Неужели он [Пророк] обратил богов в Единственного Бога? Воистину, это - нечто удивительное!»<sup>339</sup>. Еще удивительнее то, что душа, повелевающая зло, сравнивает любимые Аллахом и Его

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Коран 38/5.

Пророком качества, нравы и дела с тем, что Он и Его Пророк не любят. Она спутывает для человека одно дело с другим и от этого может спастись только знающий человек. Дела исходят от души, повелевающей зло, и спокойной души. Иными словами, снаружи дела могут выглядеть одинаково, а в своей основе они могут быть разными. Для пояснения, приведем примеры: мударат (комплимент) и мудаханат (лесть). Комплимент исходит от спокойной души, а лесть от души, повелевающей зло. Другие примеры: богобоязненность и лицемерие, честь души и ее гордыня, скромность и унижение, проявление силы ради Аллаха и проявление силы ради получения авторитета среди людей, гнев ради Аллаха и гнев за себя, щедрость и расточительство, успокоенность и высокомерие, справедливость и высокомерие, храбрость и пустая демонстрация своей силы, осторожность и страх, экономия и скупость, осторожность и мнительность, проницательность и предположение, наставление и хула, подарок и взятка, сдержанность и черствость, прощение и унижение, чистота сердца и невежество сердца, уверенность и гордость, надежда и мечта, благодарность за блага Аллаха и хвастовство ими, радость сердца и радость души, мягкость сердца и его встревоженность, соперничество и зависть, желание быть имамом и призывающим на путь Аллаха и желание быть правителем, любить кого-либо ради Аллаха и любить кого-либо наравне с Аллахом, упование и слабость, внушение ангела и внушение сатаны, терпение и откладывание на потом, старание и чрезмерное усердие, совет и упрек, спешка и торопливость, рассказ о состоянии во время нужды и жалоба.

Одно и то же чувство может иметь несколько сторон или аспектов, как положительных, так и отрицательных. Так, на пример, чувство может характеризоваться как схожее с радостью и печалью, с сожалением и гневом, с ревностью и высокомерием, и так далее. В одном из хадисов говорится: «Аллах любит некоторые виды ревности, и не любит другие. Ревность, которую Аллах любит - это ревность по поводу сомнительного, а ревность, которую Он не любит - ревность по поводу разрешенного. Некоторые виды высокомерия Аллах любит,



а некоторые - нет. Высокомерие, которое Аллах любит - это высокомерие во время войны»<sup>340</sup>.

В другом достоверном хадисе сказано: «Не следует завидовать никому, кроме как двум [людям]: человеку, которому Аллах даровал богатство и указал ему на то, чтобы без остатка потратить его [богатство] на должное, и человеку, которому Аллах даровал мудрость и он поступает сообразно с ней и обучает ей (других)»<sup>341</sup>.

В другом достоверном хадисе сказано: «Поистине, Аллах Добрый и любит доброту, и дает за доброту то, что не дает за суровость» $^{342}$ .

В другом хадисе сказано: «Кому дана доля из добра, тому дана доля из блага»<sup>343</sup>.

Разница между мударат (комплимент) и мудаханат (лесть) заключается в том, что в первом случае человек делает комплименты и любезничает с другим человеком, дабы узнать от него правду и отклонить его ото лжи. Во втором случае человек льстит и любезничает с другим человеком, дабы оправдать его ложь и оставить его со страстями. Следовательно, мударат - качество верующих, а мудаханат - лицемеров.

Это можно объяснить на следующем примере: у человека появилась болячка, которая мучает его. Если к нему пришел хороший врач, то он обследует человека и постарается облегчить его состояние с помощью обезболивающих. Выждав какое-то время, он с нежностью и легкостью удалит болячку. Затем он выпишет необходимые лекарства и смажет самое болезненное место бальзамами, которые полностью залечат место раны. Позже он нанесет еще бальзам, который способствует нарастанию мяса. Хороший врач будет лечить пациента до тех пор, пока болячка полностью не излечится. Врач же, который льстит (мудаханат), скажет больному: «Не обращай внимания на эту болячку, ничего страшного в ней нет. Ты только

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> Ахмад «муснад» 5/445, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 4/53, ан-Наса'и «аль-муджтаба» 2558, Абу Давуд «сунан» 2659, ад-Дарими «сунан» 2226 и ибн Хиббан «сахих» 4762.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> Бухари «сахих» 73 и Муслим «сахих» 816.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> Бухари «сахих» 6528 и Муслим «сахих» 2593.

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> Ибн Аби Шейба «мусаннаф» 5/209, ат-Тирмизи «сунан» 2013, аль-Хумайди «муснад» 393, Абд ибн Хамид «муснад» 214 и Бухари «аль-адаб аль-муфрад» 464.

замотай ее тряпкой». Болячка у этого человека будет с каждым днем будет увеличиваться, а боли — усиливаться.

Этот пример подходит для того, чтобы представить свойства души, повелевающей зло и спокойной души. Поразмысли же над этим. Если язва размером в горошину может поразить все тело, если ее вовремя не залечить, то что можно сказать об огромной болезни, исходящей от души, повелевающей зло, которая является пристанищем всех страстей и обителью всех грехов. Более того, ее другом в хитрости и обмане является сатана, он пугает ее, возбуждает в ней надежду и околдовывает ее всеми видами колдовства настолько, что он преподносит ей полезное как вредное, вредное как полезное, красивое как некрасивое, а некрасивое как красивое. Клянусь Аллахом, что это является самым сильным видом колдовства, поэтому Аллах сказал: «До чего же вы околдованы (обмануты)»<sup>344</sup>. Неверующие стали приписывать колдовство пророкам, а оно достигло их самих, ибо околдованы неверующие, а не пророки Аллаха, мир им всем. Все пророки и посланники прибегали к Аллаху и велели своим общинам прибегать к Нему от зла души, повелевающей зло, и ее друга, коим является сатана, потому что именно они являются основой и источником всего зла. Всевышний Аллах в Коране говорит: «Когда ты читаешь Коран, то ищи у Аллаха защиты от дьявола изгнанного, побиваемого»; «А если дьявол станет наущать тебя, то прибеги к защите Аллаха, ведь Он - Слышащий, Знающий»; «Скажи: «Господи! Я прибегаю к Тебе от наваждений дьяволов. Я прибегаю к Тебе, Господи, дабы они не приближались ко мне»; «Скажи: «Прибегаю к защите Господа рассвета от зла того, что Он сотворил, от зла мрака, когда он наступает, от зла колдунов, поплевывающих на узлы, от зла завистника, когда он завидует». В этих аятах говорится о том, что человек должен искать защиты у Аллаха от зла души и сатаны. В одной из сур Корана Аллах говорит: «Скажи: «Прибегаю к защите Господа людей, Царя людей, Бога людей, от зла искусителя отступающего при поминании Аллаха, который наущает в груди людей и бывает из джиннов и людей». В этой суре говорится о том, что человек должен искать защиты от шайтана, самого худшего врага человека, у Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> Коран 23/89.

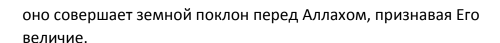
В вышеприведенных сурах и аятах Всевышний Аллах приказал Своему пророку и его последователям прибегать к Его защите от двух творений (сатаны и души, повелевающей зло), которые стремятся к злу и нечестию. Сердце человека постоянно находится под угрозой со стороны этих двух врагов. Первое, что может охватить сердце - это духовная болезнь, которая исходит от души, повелевающей зло. Сердце также могут охватить такие негативные качества, исходящие от души, повелевающей зло, как любовь (к мирскому), алчность, гнев, высокомерие, зависть, жестокость. Когда сердце человека охватывают такие качества, человек становится неспособным ответить на призыв веры и Рая, если только Аллах не поможет ему, предоставив ему Свою защиту и покровительство и раскрыв его сердца. Только это поможет человеку увидеть, что эта мирская жизнь быстротечна и мимолетна, что по сравнению с вечной жизнью она подобна тому мгновению, в течение которого человек окунает свой палец в воду и вытаскивает его обратно.

### ИСТИННАЯ ПОКОРНОСТЬ И ЛИЦЕМЕРНАЯ ПОКОРНОСТЬ

Истинная покорность исходит от веры. Истинная покорность заключается в том, что сердце человека покоряется Аллаху, подчиняясь, почитая, благоговея и стесняясь Его. Сердце покорного человека наполняется робостью, страхом, любовью и стыдливостью перед Аллахом, особенно в тот момент, когда оно видит Его блага и милости. Вслед за сердцем, этими качествами наполняется человеческое тело. Лицемерная же покорность является лишь внешним проявлением покорности — тело человека покорно Аллаху, а его сердце не покорно Аллаху.

Некоторые сподвижники говорили: «Я прибегаю к защите Аллаха от лицемерной покорности». Когда их спрашивали о том, что такое «лицемерная покорность», они говорили: «Это когда тело человека покорно Аллаху, а его сердце не покорно Ему».

У истинно покорного Аллаху человека огонь страсти погас и исчез из сердца, вследствие чего его сердце раскрылось, наполнилось светом веры и успокоилось тем, что Аллах защищает его и дает ему спокойствие. Признаком покорности сердца Аллаху является то, что



#### ЧЕСТЬ И БЕСЧЕСТИЕ

Честь появляется, когда человек возвеличивает и любит Аллаха и проникается знанием об Аллахе и знанием имен и атрибутов Аллаха. Честь - это спокойствие сердца человека перед Аллахом и проявление любви и милости к другим людям. Человек, обладающих честью, не считает себя выше других, он считает других выше себя. Человек, обладающий честью, не считает, что у него есть права на других людей. Всевышний Аллах даст честь тому человеку, которого Он любит, приближает к Себе и уважает.

Что касается бесчестия - то это низость и подлость души. Бесчестие заключается в том, что человек жертвует своей душой и использует ее для удовлетворения своих дурных желаний и страстей. Примером бесчестия может послужить то, что человек, унижает свои половые органы, удовлетворяя свои страсти греховным путем. Всевышний Аллах любит честь и не любит бесчестие. В одном из достоверных хадисов Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Мне было приказано, чтобы вы были скромными (обладали честью) и чтобы никто из вас не гордился перед другим человеком и чтобы никто из вас не проявлял к другому человеку несправедливость».

Честь бывает двух видов:

- 1. Когда человек проявляет честь перед приказами Аллаха и выполняет их, а также проявляет честь перед запретами Аллаха и остерегается их.
- 2. Когда человек проявляет честь перед величием Аллаха. Каждый раз, когда душа верующего человека проявляет высокомерие, она вспоминает о величии Аллаха, о том, что величие присуще только Аллаху, а также о том, что Аллах гневается на высокомерных. Эти мысли способствуют тому, что сердце верующего человека покоряется величию Аллаха и устрашается Его гнева.





Щедрый человек, в отличие от расточителя, мудро и рационально распоряжается своим имуществом и доходами, распределяя их на необходимые нужды. Всевышний Аллах по Своей Мудрости наложил на имущество человека два вида обязательств: первостепенные и второстепенные.

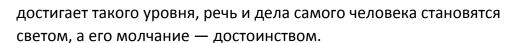
К первостепенным обязательствам относятся закят и обязательная милостыня. Ко второстепенным обязательствам относятся права гостя, ответный подарок дарителю и другие подарки, служащие для защиты и улучшения положения человека. Даруя что-либо из своего имущества другому, щедрый человек преследует благую цель — выполнение вышеуказанных обязательств. Он делится своим имуществом наилучшим образом: в душе он доволен своим решением и надеется на возмещение от своего благого дела в этом мире и награду за него в мире вечном. Щедрый человек дарит с открытым сердцем и душой, он рад тому, что имеет возможность дарить. Расточитель же, распределяет свое имущество, руководствуясь своими страстями, не взирая на свое материальное положение и на цель своей траты.

Щедрый человек подобен садовнику, сеящему зерна на благодатной почве, на которой произрастает хороший урожай. Расточитель же подобен садовнику, сеящему большое количество зерен на неблагодатной почве, на которой не взрастет урожай.

Следует знать, что самым Щедрым является Сам Аллах. Щедрость всех творений перед щедростью Аллаха ничтожнее, чем капля в море. Тем не менее, несмотря на величие Своей щедрости, Аллах дает из Своей милости и щедрости в определенном размере, ибо Его мудрость не идет в разрез с Его щедростью. Всевышний Аллах лучше всех знает, как и куда расходовать из Своих благ и Своей милости.

#### УСПОКОЕННОСТЬ И ВЫСОКОМЕРИЕ

Сердце успокоенного человека наполнено любовью, трепетом и почитанием по отношению к Аллаху. В сердце, наполненном таким отношением, появляется свет и спокойствие, его укутывает страх перед Аллахом, и оно испытывает наслаждение. Когда сердце



Что касается высокомерия, то его основой является жестокость, тщеславие и сердце, наполненное невежеством и несправедливостью. Высокомерный человек свысока смотрит на людей, ходит среди них горделивой походкой и обращается с ними плохо, выставляя свое мнение как самое важное. При встречи высокомерный человек не приветствует первым другого. Когда высокомерному человеку говорят правду, он отварачивается от нее. Такой человек всегда знает свои права по отношению к другим людям, но не думает о том, какие обязанности он имеет перед людьми. Высокомерный человек считает себя лучше всех и не замечает, что другие могут быть лучше него в чем-либо. Высокомерный человек получит от Аллаха гнев, а от людей — унижение и позор.

#### ОСТОРОЖНОСТЬ И МНИТЕЛЬНОСТЬ

Прежде чем совершить какое-либо дело, осторожный человек оценивает обстоятельства, размышляет над сложившейся ситуацией и только после этого принимает окончательное решение. В отличие от осторожности, которая является признаком рассудительности, мнительность проявляется в склонности видеть во всем опасность и что-либо дурное. Мнительность является следствием наущения души. Человек, чьим сердцем овладела мнительность, не в состоянии рационально размышлять. Мнительность плохо отражается и на образе жизни человека — человек становится склонным откладывать совершение действий или, наоборот, совершать их впопыхах.

В хадисе, переданном от Амра ибн аль-Аса, Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Самые плохие человеческие качества — порочная мнительность и тревожная скупость». (Ахмад «муснад» 2/302, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 5/332, Бухари «ат-тарих аль-кабир» 6/8. Хадис является достоверным).

### ЭКОНОМИЯ И СКУПОСТЬ

В основе такого качества, как экономия лежат справедливость и мудрость. Именно с помощью справедливости экономный человек

может рационально распределять свое имущество, давая или не давая часть из него другим людям. С помощью мудрости экономный человек может понять, кому ему следует помогать своим имуществом, а кому — нет. Экономия является золотой серединой между двумя крайностями: расточительством и скупостью.

Всевышний Аллах в одном из аятов Корана сказал про экономию следующее: «Не позволяй своей руке быть прикованной к шее, и не раскрывай ее во всю длину (не будь скуп или расточителен), а не то будешь порицаемым и опечаленным (Коран, 17/29). В другом аяте Он сказал: «Когда они (истинные рабы Аллаха) делают пожертвования, то не излишествуют и не скупятся, а придерживаются середины между этими крайностями» (Коран, 25/67).

В отличие от экономии, скупость является порицательным качеством, которое формируется в результате влияния дурных мыслей, слабости души, а также страхов, внушенных сатаной. Сатана пугает человека тем, что, помогая другим людям своим имуществом, оно может сильно уменьшиться. Если человек поддастся внушениям сатаны и последует за его наущениями, он не станет делиться своим имущество и помогать другим, а в его сердце зародится страх нищеты. Всевышний Аллах говорит в Коране: «Воистину, человек создан нетерпеливым, беспокойным, когда его касается беда, и скупым, когда его касается добро» (Коран 70/19-21).

## БДИТЕЛЬНОСТЬ И МНИТЕЛЬНОСТЬ

Бдительный человек подобен осторожному путнику, который отправился в путь со своим имуществом на своем коне: он остерегается людей, которых встречает на своем пути, так как среди них могут быть разбойники. Он соблюдает меры безопасности во время своего путешествия. Бдительный человек в своей осторожности подобен тому, кто, вооружившись, приготовился ко встречи со своим врагом, знает, как спастись от него, и как выйти из затруднительной ситуации.

Что касается мнительного человека, то ему свойственно плохо думать и как следствие, плохо говорить о других людях. Человек, который

плохо думает о других, отвечает злом на зло, ненавидит тех, кто его ненавидит и проклинает тех, кто проклинает его.

Бдительный человек наставляет других людей на благие дела и делает людям добро, но при этом он осторожен. Мнительный же человек остерегается и ненавидит людей.

### ПРОНИЦАТЕЛЬНОСТЬ И ПРЕДПОЛОЖЕНИЕ

В отличии от проницательности, предположение человека может быть как правильным, так и ошибочным. Предположение может исходить от мрачного и нечистого сердца, поэтому Всевышний Аллах приказал остерегаться постоянных предположений и предупредил, что некоторые предположения греховны.

Проницательность является хорошим качеством. Всевышний Аллах сказал: **«Воистину, в этом — знамения для зрячих» (Коран, 15/75**). Абдуллах ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, на ряду с другими толкователями Корана сказали, что под словом «мутавассимин» (зрячие) в этом аяте подразумеваются проницательные люди.

В другом аяте Аллах сказал: «Неосведомленный считает их (бедных людей) богачами по причине их скромности. Ты узнаешь их по приметам: они не выпрашивают у людей милостыню настойчиво» (Коран 2/273).

В другом аяте Аллах сказал: **«Если же Мы пожелали, то показали бы их тебе, и тогда ты узнавал бы их по их приметам. Но ты непременно узнаешь их по оговоркам» (Коран 47/30).** Истинная проницательность существует лишь в сердце, очищенном от скверны, приближенном к Аллаху и видящим Светом Аллаха.

Сообщается, что Абу Саид, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Бойтесь проницательности верующего человека, ибо он видит Светом Аллаха» (Ат-Тирмизи «джами'» 3127 и Бухари «ат-тарих аль-кабир» 7/354). Такая проницательность появляется вследствие приближения человека к Аллаху. Когда сердце человека приближается к Аллаху, у него исчезают плохие качества, которые могли стать преградой для познания истины. Сердце, достигшее

такого уровня, может видеть то, что не могут видеть покрытые и далекие от истины сердца. Сообщается, что Абу Хурейра, да будет доволен им Аллах, рассказывал, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, привел слова Аллаха: «Мой раб больше всего приблизится ко мне с помощью выполнения тех деяний, которые Я сделал для него обязательными. Мой раб будет непрестанно приближаться ко Мне, выполняя дополнительные виды поклонения, до тех пор, пока Я не полюблю его. Когда же Я полюблю его, Я стану его слухом, которым он будет слышать, его зрением, которым он будет видеть, его рукой, которой он будет брать и его ногой, которой он будет передвигаться. Мой раб будет слышать, видеть, брать и передвигаться Мною» (Бухари «сахих» 6137).

В этом священном хадисе Аллах сообщил, что когда Его раб приблизится к Нему, Он полюбит его. Когда Он полюбит Своего раба, Он сделает его сердце таким чистым, словно оно чистое зеркало, на котором отображаются картины истины в их истинном облике. Благодаря этому, человек сможет правильно определять истину. Человек, видящий Аллахом, увидев что-либо, видит это в истинном свете. Человек, слышащий Аллахом, услышав что-либо, слышит это в истинном свете. Такие способности не являются знаниями о скрытом, они являются лишь доказательством того, что Всезнающий Аллах внушает истину сердцу Своего раба, если оно не занято ложью, фантазиями и дурными мыслями, которые преграждают путь к познанию истины.

Ниже мы приведем примеры истинной проницательности:

Известно, что Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, во время молитвы видел своих сподвижников перед собой, в то время как они стояли позади него. Известным фактом также является то, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, видел Иерусалим, в то время как сам физически находился в Мекке; он видел башни Шама, ворота Саны и города Хосроя, в то время как сам находился в Медине и копал ров; он видел назначенных им военоначальников в Му'те (место, где происходила битва с неверующими), в то время, как сам находился в Медине; находясь в Медине, Пророк узнал о кончине короля Негуса в Эфиопии и совершил за него заупокойную молитву.

Известно, что Умар ибн аль-Хаттаб, да будет доволен им Аллах, находясь в Медине, увидел Сарийу и войска мусульман на персидской земле Нахаванде при сражении с врагами. Обратившись к Сарийу, Умар ибн аль-Хаттаб сказал: «О Сарийа, держись горы».

Сообщается, что однажды, когда имам аш-Шафии и Мухаммад ибн аль-Хасан сидели в мечети аль-Харам, туда вошел один мужчина. Увидев его, Мухаммад сказал: «Я думаю, что этот мужчина плотник», а имам аш-Шафии сказал: «Я думаю, что он кузнец». Когда они спросили того мужчину, кто он по профессии, он ответил: «Раньше я работал кузнецом, а сейчас я плотник».

Сообщается, что Шах аль-Кармани, обладавший истинной проницательностью, сказал: «Тот, кто не будет смотреть на запретное, будет воздерживаться от страстей, внешне и внутренне ощущать контроль Аллаха, следовать сунне и питаться только дозволенным, будет обладать проницательностью, которая никогда не ошибется».

Сообщается, что Абу Саид аль-Хараз рассказывал: «Однажды, когда я пришел в мечеть аль-Харам, туда пришел один бедняк, у которого заместо одежды были только две тряпки. Этот человек стал просить у людей подаяние. Глядя на него, я подумал про себя: «Подобные люди — обуза для других». Этот человек посмотрел на меня и прочитал слова Аллаха: «Знайте, что Аллаху известно о том, что в ваших душах. Остерегайтесь Его». Тогда я стал просить Аллаха о прощении про себя, а он, обратившись ко мне, прочитал слова Аллаха: «Он — Тот, Кто принимает покаяния Своих рабов».

Сообщается, что Ибрахим аль-Хавас рассказывал: «Однажды, когда я был в мечети, туда пришел один юноша очень приятной внешности. Я сказал своим друзьям: «Я думаю, этот юноша — иудей». После того, как я сказал это, мои друзья не взлюбили его. Когда я вышел из мечети, этот юноша подошел к моим друзьям и стал расспрашивать их о том, что я сказал им про него. После его долгих уговоров мои друзья сказали ему, что я сказал, что он иудей. Тогда этот юноша пришел ко мне, взял меня за руку и принял Ислам. Я спросил его, что побудило его к принятию Ислама, на что он ответил: «В нашей книге (Торе) написано, что правдивый человек не ошибается в своей проницательности. Я решил проверить мусульман и пришел к вам,

чтобы посмотреть, есть ли среди вас правдивый или нет. Ты являешься правдивым человеком».

Сообщается, что однажды по пути к Усману ибн Аффану один сподвижник увидел женщину и задумался о ее красоте. Когда он пришел к Усману, Усман сказал ему: «Неужели ты осмелился прийти ко мне, когда след прелюбодеяния остался в твоих глазах?». Этот сподвижник спросил Усмана: «Разве после Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, Аллах будет давать кому-то еще Откровение?». Усман сказал: «Нет, но это истинная проницательность».

#### СОВЕТ И ЗЛОСЛОВИЕ

Целью совета является предостережение мусульманина от нововведений, смут, обмана и грехов. Если человек пришел к тебе за советом и хочет узнать твое мнение о другом человеке, ты можешь дать ему совет, рассказав о качествах того человека. Сообщается, что, когда Фатима бинт Кайс, на которой хотели жениться Муавийа и Абу Джахм, пришла к Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, и спросила его совета — за кого из них ей лучше выйти замуж, он сказал ей: «Муавйиа — бедный, а Абу Джахм не спускает свою палку со своего плеча (имеется в виду — строгий)». (Муслим «сахих» 1470).

В основе злословия же лежит желание говорить о другом человеке с тем, чтобы унизить его самого и его честь. Злословье — это огонь, пожирающий добрые дела человека, подобно огню, сжигающему дрова до тла.

## ВЗЯТКА И ПОДАРОК

Целью взятки является оправдание лжи или, наоборот, представление истины в ложном свете. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, проклял человека, который дает или берет взятку. В случае, если человек дает взятку, чтобы избавить себя от тирании и несправедливости, будет проклят только тот, кто берет взятку.

Целью подарка является возникновение между людьми любви, дружбы и добрых отношений с другим человеком.



Сдержанность заключается в удалении себя от торопливости, страха и жалоб. Сдержанный человек удерживает свою душу от влияния гнева, свой язык от жалоб и высказываний недовольства, а свое тело — от запретного. Сдержанность проявляется в твердости сердца по отношению к предопределению и религиозным обязанностям.

Черствость проявляется в сухости сердца, которая понижает его чувствительность. Черствость является преградой для восприимчивости сердца, что в результате, делает его настолько жестким, что оно не может ни на что реагировать.

Существует три вида сердец:

- 1. Жестокое сердце
- 2. Очень чувствительное сердце.
- 3. Мягко-чисто-твердое сердце.

Жестокое сердце такое же бездейственное и жесткое, как камень. Очень чувствительное сердце настолько мягкое, что может сравниться с водой. Эти два вида сердец несовершенны.

Самое правильное и лучшее сердце — мягко- чисто-твердое. Такое сердце отличает истину ото лжи с помощью своей чистоты, защищает и бережет истину с помощью своей мягкости и борется с врагами с помощью своей твердости. В одном из преданий говорится: «Сердца — это сосуды Аллаха на земле. Самое любимое сердце для Аллаха — это самое мягкое, самое твердое и самое чистое сердце». Мягко-чисто-твердое сердце подобно стеклу, так как стеклу свойственны эти три качества. Самое ненавистное для Аллаха сердце — это жесткое сердце. Всевышний Аллах сказал: «Горе тем, чьи сердца черствы к поминанию Аллаха» (Коран 39/22). Он также сказал: «После этого ваши сердца ожесточились и стали, как камни или даже еще жестче» (Коран 2/74).

В другом аяте Он сказал: «Он [Аллах] делает то, что подбрасывает дьявол, искушением для тех, чьи сердца поражены недугом и чьи сердца ожесточены. Пусть знают те, кому даровано знание, что это истина от твоего Господа, чтобы они могли уверовать в него, а их

сердца могли смиренно покориться ему. Воистину, Аллах наставляет верующих на прямой путь» (Коран 22/53-54). В первом аяте (Коран 22/53) Аллах упомянул два вида сердца, которые отклонились от истины: одно из них по причине своей жестокости, а другое — по причине своей болезни. В этих аятах (Коран 22/53-54) Он также сказал, что Он сделает то, что побрасывает дьявол искушением для обладателей жестоких и охваченных болезнью сердец и милостью для тех, кто обладает третьим видом сердца — чистым сердцем. Чистое сердце различает своей чистотой межде тем, что подбрасывает дьявол и тем, что внушает ангел, именно поэтому аята Аллах сказал: «Пусть знают те, кому даровано знание, что это истина от твоего Господа, чтобы они могли уверовать в него, а их сердца могли смиренно покориться ему. Воистину, Аллах наставляет верующих на прямой путь» (Коран 22/54).

### ПРОЩЕНИЕ И УНИЖЕНИЕ

Прощение заключается в том, что человек прощает своего обидчика, несмотря на то, что он в состоянии отомстить ему. Прощение — это предпочтение оставить месть и прибегнуть к добродетели и наилучшим качествам.

Что касается унижения, то оно заключается в том, что человек оставляет месть из-за своей слабости или страха. Унижение порицаемое качество, так как, возможно, тот человек, который может отомстить другому по праву лучше, чем тот, кто унижен. Всевышний Аллах, описывая в Коране истинных верующих, сказал: «...которые мстят, когда против них поступают несправедливо» (Коран 42/39). Всевышний Аллах похвалил тех, кто может защитить себя от людей, поступающих с ними несправедливо, но в следующем аяте Он побудил людей к прощению и щедрости, сказав: «Воздаянием за зло является равноценное зло. Но если кто простит и установит мир, то его награда будет за Аллахом. Воистину, Он не любит беззаконников» (Коран 42/40). В этих аятах Аллах рассказал о трех качествах: справедливость, которую Он разрешил, прощение, к которому Он побудил, несправедливость, которую Он запретил.

Некоторые люди могут спросить: «Как же Аллах похвалил верующих людей за то, что они одновременно прощают и мстят, ведь эти качества абсолютно противоположные?».

Ответ на этот вопрос: «Аллах не похвалил верующих людей за то, что они мстят, Он похвалил их за то, что они в состоянии отомстить другому человеку, но при этом прибегают к прощению».

Некоторые ученые, толкуя эти слова, сказали: «Верующие люди — это те, которые не хотят унижаться, они всегда в силах отомстить другому человеку за несправедливость, но они предпочитают прощать, а не мстить ему. За это они заслуживают похвалу от Аллаха. Описывая Себя во многих аятах, Аллах говорит: «Аллах — Прощающий, Всемогущий»; «Аллах — Прощающий, Милостивый».

В известном предании говорится: «Четыре ангела держат Трон Аллаха. Двое из них, обращаясь к Аллаху, говорят: «Господь наш! Пречист Ты и Тебя мы восхваляем. Вся хвала тебе за проявление Твоей Милости, несмотря на то, что Ты знаешь (о содеянных рабами грехах)». Двое других ангелов, обращаясь к Аллаху, говорят: «Господь наш! Пречист Ты и Тебя мы восхваляем. Вся хвала Тебе за то то, что Ты даруешь прощение, несмотря на, то что Ты можешь наказать (Своих рабов за их грехи).

Иса (Иисус), мир ему, сказал Аллаху: **«Если Ты подвергнешь их мучениям, то ведь они** — **Твои рабы. Если же простишь им, то ведь Ты** — **Могущественный, Мудрый» (Коран 5/118).** Иными словами, если Аллах простит Своих рабов, то он сделает это по Своей Могущественности, которая является совершенной силой, а также по Своей Мудрости, которая является совершенным знанием. Аллах прощает Своих рабов, несмотря на то, что Он знает, какие грехи они совершенные грехи.

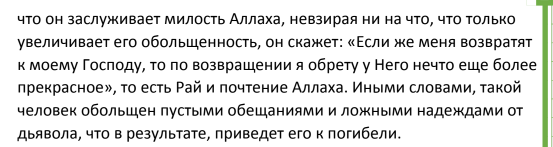
Что касается человеческого прощения, то люди порой прощают своего обидчика из-за того, что у них нет силы на месть и из-за того, что они не знают сути проступка провинившегося человека. С должно, упование на того, на кого уповать нельзя и надежда на извлечение пользы оттуда, откуда добро не придет никогда. Положение горделивого человека подобно положению путника в пустыне,

видящего миражи. Всевышний Аллах сказал: «А деяния неверующих подобны миражу в пустыне, которого жаждущий принимает за воду. Когда он приходит к нему, то ничего не находит. Он находит вблизи себя Аллаха, Который воздает ему сполна по его счету. Аллах скор в расчете» (Коран 24/39). Всевышний Аллах, описывая качества ослепленных сказал: «Скажи: Не сообщить ли мне вам о тех, чьи деяния принесут наибольший убыток? О тех, чьи усилия заблудились в мирской жизни, хотя они думали, я то поступают хорошо?» (Коран 18/103-104).

Когда спадет завеса с глаз ослепленных людей и прояснится для них сущность вещей, они поймут, что поступали неправильно. Аллах сказал об этом: «Но откроется им от Аллаха то, о чем они даже не предполагали» (Коран 39/47).

В известном предании сказано: «Если ты видишь, что Аллах умножает Свою милость для тебя в то время, как ты грешишь, то остерегайся Его, ибо это обольщение, которым Аллах испытывает тебя». Это также подтверждается словами Аллаха: «Когда они позабыли о том, что им напоминали, Мы распахнули перед ними врата ко всякой вещи. Когда же они возрадовались дарованному, Мы схватили их внезапно, и они пришли в отчаяние» (Коран 6/44). Это самое великое обольщение, так как человек грешит и при этом видит, что Аллах не прекращает даровать ему от Своей Милости. В этот момент сатана и душа, повелевающая зло, природой которой является обман, обольщают человека, временами напоминая ему о покаянии, но способствуя тому, чтобы человек отложил истинное покаяние на потом и тем самым, умер в таком мерзком положении. Всевышний Аллах сказал: «Вы обольщались надеждами до тех пор, пока не явилось повеление Аллаха (смерть или Судный день)». (Коран **57/14).** В другой суре Он сказал: **«О люди! Воистину, обещание** Аллаха истинно. Пусть не обольщает вас мирская жизнь, и пусть соблазнитель (сатана)не обольщает вас относительно Аллаха» (Коран 35/5).

Более всего человек обольщается по отношению к своему Господу в той ситуации, когда Аллах дарует ему Свою милость и благо, а он говорит: «Это все мне, я заслужил все это» и после этого: «Я не думаю, что настанет Судный день». Такой человек начинает считать,



#### **НАДЕЖДА И МЕЧТА**

Надежда заключается в том, что человек прикладывает все свои силы, трудится и старается всеми дозволенными путями достичь желаемого. Мечты человека представляют собой пустые утешения, представления человека об успехе без приложения реальных усилий для достижения своей цели. Всевышний Аллах сказал: «Воистину, те, которые уверовали, совершили переселение и сражались на пути Аллаха, надеются на милость Аллаха» (Коран 2/218). В этом аяте Аллах ограничил круг верующих людей теми, кто надеется на Него истинным образом.

Однако, люди, обольщенные обещаниями сатаны, говорят: «На милость Аллаха надеются те, кто не выполняет приказы Аллаха, не остерегается Его запретов, следуют за тем, что гневает Аллаха и остерегаются того, что радует Его».

Правильная надежда на Аллаха проявляется в том, что человек боится упустить возможность попадания в Рай, боится того, что между ним и Раем появится барьер, преграждающая ему путь в Рай. Человек, обладающий правильной надеждой, подобен молодому человеку, который, желая посвататься к богатой и родовитой девушке, старается всеми силами произвести наилучшее впечатление на нее и ее родственников. Он непременно подготовится ко встречи с ними: приведет себя в порядок, оденет красивую одежду, подстрижет свои волосы, намажет себя благовониями. Он будет осторожно идти в гости к невесте, избегая грязи, пыли и дыма, чтобы не испачкаться. Подготовившись к своему визиту таким образом, хозяева дома вежливо и уважительно отнесутся к нему. Мечтатель же, на против, придет в дом своей невесты в грязной и неопрятной одежде, и поэтому его не пустят даже на порог дома.

Мечтания — основа убытка. Всевышний Аллах сказал: **«Этого (Рая)** недостичь посредством ваших мечтаний или мечтаний людей Писания. Кто творит зло, тот получит за него воздаяние и не найдет для себя вместо Аллаха ни покровителя, ни помощника» (Коран 4/123). Из этого аята становится ясно, что, если человек оставит истину и помощь истине, то Аллах оставит его и не будет ему помогать. Если Аллах оставит человека и не будет помогать ему, то им овладеет сатана и человек станет другом сатаны. В результате, человек полностью предоставит себя в распоряжение сатаны.

Если твоя душа скажет тебе: «Я надеюсь на то-то и то-то», скажи ей: «Докажи, что эта цель достижима и скажи, что я делаю для ее достижения». Умный человек совершает добрые дела с надеждой на награду, а глупый и слабый человек оставляет совершение добрых дел и уповает только на свои мечты, которые он называет надеждой.

## БЛАГОДАРНОСТЬ ЗА БЛАГА АЛЛАХА И ХВАСТОВСТВО ИМИ

Человек, благодарный Аллаху за дарованные ему блага, рассказывая о них, говорит людям, о том, что Аллах Щедрый и Добрый. Так, человек воздает хвалу Аллаху и рассказывает о благах Аллаха с полным чувства благодарности сердцем.

Человек, который хвастается благами Аллаха, показывает людям, что он важнее и выше их по статусу. Таким поведением он хочет добиться верховенства над людьми, чтобы они почитали его и служили ему.

# РАДОСТЬ СЕРДЦА И РАДОСТЬ ДУШИ

Радость сердца и радость души разительно отличаются друг от друга. Радостью сердца является радость Аллахом, Его познанием, Его любовью и Его словом. Всевышний Аллах сказал: «Те, кому Мы даровали Писание, радуются тому, что ниспослано тебе» (Коран 13/36). Если люди Писания радуются Откровению Аллаха, то последователи Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, радуются ему еще больше. Всевышний Аллах сказал об этом: «Когда ниспосылается сура, то среди них находится такой, который говорит: «Чья вера от этого стала сильнее?» Что касается тех, кто уверовал, то их вера от этого усиливается, и они радуются» (Коран 9/124). В другой суре Он сказал: «О люди! К вам от вашего Господа явилось увещевание, исцеление для того, что в груди,

верное руководство и милость для верующих. Скажи: «Это — милость и милосердие Аллаха». Пусть они возрадуются этому, ибо это лучше того, что они накапливают» (Коран 10/57-58). Абу Саид аль-Худри сказал: «Милость Аллаха — это Коран, а Его милосердие — это то, что Он сделал вас из тех, кто читает Коран». Хиляль ибн Иасаф сказал: «Милость и милосердие Аллаха — это Ислам, к которому Аллах направил людей, а также Коран, которому Он научил их. Коран лучше, чем золото серебро, которые собирают люди». Абдуллах ибн Аббас, аль-Хасан, Катада и все остальные толкователи Корана сказали: «Милость Аллаха — Ислам, а Его милосердие — Коран».

Ислам и Коран — радость сердца, которая исходит от веры и за которую человек получит награду. Если человек радуется Откровению Аллаха, то это является свидетельством того, что человек доволен и любит это Откровение. Чистой верой и ее основой является радость Аллахом, Его качествами и атрибутами, Его Посланником, сунной Его Посланника и словами Аллаха. Такая радость оставляет в сердце человека необыкновенный свет, который невозможно описать. В этом мире верующий человек любит Аллаха и радуется своей любовью к Нему, а в Судный день он обрадуется встрече с Аллахом. Верующий человек также радуется тому, что Аллах постоянно проявляет ему Свою милость и тому, что он полагается на Аллаха, боится Его и надеется на Него. Верующий человек радуется тому, что он приносит покаяние Аллаху. Если бы грешник знал, что сладость покаяния и радость, которую оно приносит, многократно превосходит вкус греха и радость при совершении грехов, то он непременно бы поспешил принести покаяние и оставить грехи.

Секрет этой радости заключается в том, что Всевышний Аллах радуется покаянию Своего раба еще больше, чем сам раб. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, привел пример сильной радости, испытуемой человеком: «Однажды один мужчина отправился в путь на верблюде, взяв с собой еду и питье. Во время путешествия он потерял своего верблюда вместе со всеми припасами. Он принялся искать своего верблюда, но так и не найдя его, он потерял всякую надежду на выживание и присел в ожидании смерти. По наступлении ночи он нашел своего верблюда и воскликнул от переполнявшей его радости: «О Аллах! Ты мой раб, а я твой Господь!». Он ошибся в своих словах из-за сильного чувства радости. Всевышний Аллах радуется покаянию своего раба еще более сильнее, чем этот

мужчина, который нашел своего верблюда».

Покаяние может принести человеку радость только в том случае, если он будет каяться, проявляя усердие, постоянство и терпение. Только проявляя терпение при покаянии, человек сможет почувствовать его сладостный вкус. Если же человек проявит слабость и будет нетерпелив, то он не сможет испытать этой радости.

Следует отметить, что верующий человек может также испытать другую радость — радость души. Радость души выше и сильнее радости сердца. Эту радость он почувствует тогда, когда он отправится к Аллаху, покидая этот мир, когда к нему придет Ангел смерти и скажет: «О чистая душа, пребывавшая в чистом теле, выйди и радуйся покою, уделу и Господу, Который не будет гневаться. Выйди удовлетворенной и снискавшей довольство». Радость умирающего верующего человека не закончится на этом этапе: он обрадуется тому, что все ангелы, находящиеся между небесами и землей, совершат за него молитву. Когда душа человека поднимется на небо, ей откроются врата небес, и небесные ангелы совершат за нее молитву. Ангелы будут молиться за душу умершего верующего человека до тех пор, пока ее не поднимут до седьмого неба. Затем душа верующего человека окажется перед своим Господом, и Он разрешит ей совершить перед Ним земной поклон, что она сделает с большой радостью. Затем она услышит, как Всевышний Аллах скажет о ней ангелам: «Запишите моего раба среди праведников». Ангелы поведут ее и покажут ей Рай, ее место в Раю и то, что Аллах уготовил ей в Раю. Там она встретит своих родственников, близких и друзей (из числа верующих, чьи души попали в Рай), она обрадуется, увидев их, а они обрадуются, увидев ее. Она обрадуется им, как путник радуется встречи со своими родными после долгого расставания. Эту радость душа верующего человека испытает до наступления Дня, когда Аллах соберет всех умерших людей. В этот день верующий человек:

- 1. будет находиться под тенью Трона Аллаха;
- 2. будет пить из источника (который Аллах уготовил для Пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и приветствует, и его общины);
- 3. получит книгу своих деяния в правую руку;
- 4. обнаружит, что весы его деяний будут тяжелыми;
- 5. его лицо будет светлым;
- 6. будет находиться под светом, в то время, как неверующие люди





- 7. с легкостью пройдет по мосту над Адом;
- 8. придет к вратам Рая и увидит место, уготованное для него;
- 9. ангелы встретят его в Раю приветствием, улыбкой и почтением;
- 10. ангелы проводят его к его семье, в его дворец, к его женам и ложам.

После этой радости души верующего человека ждет еще большая радость, равной которой нет. Эта наивысшая радость заключается в том, что в Раю верующие люди увидят Лик своего Господа, Который поприветствует и поговорит с ними.

#### СТРАХ И МЯГКОСТЬ

Страх является слабостью души и тревожностью сердца, которые появляются из-за слабой веры в предопределение. Трусливый и тревожный человек, столкнувшись с проблемой, испытывает страх.

Всевышний Аллах сказал: «Любое несчастье, которое происходит на земле и с вами самими, записано в Писании еще до того, как мы сотворили его. Воистину, это для Аллаха легко. Мы поведали об этом для того, чтобы вы не печалились о том, что упустили и не радовались тому, что Он вам даровал. Аллах не любит всяких надменных бахвалов» (Коран 57/22-23).

Человек, истинно уверовавший в предопределение, ни обрадуется и ни испугается, если узнает о том, что в ближайшем будущем ему предписана проблема.

Мягкость исходит от милости, которая является благим качеством. Всевышний Аллах проявит милость к тому человеку, который сам проявляет милость по отношению к людям. Посланник Аллаха Мухаммад, да благословит его Аллах и приветствует, был самым мягкосердечным и в то же время самым бесстрашным и храбрым человеком. Мягкость — милость, а страх — болезнь и слабость.

Если Всевышний Аллах захочет проявить милость по отношению к Своему рабу, Он вселит в его сердце мягкость и милость. Если же Аллах захочет наказать Своего раба, то Он заберет из его сердца мягкость и милость, заменив их грубостью и черствостью. В одном из хадисов сказано: «Только несчастный человек лишен милости»

(Ахмад «муснад» 2/442, ат-Тайалиси «муснад» 2529, ат- Тирмизи «сунан» 1923, Абу Давуд «сунан» 4942, ибн Аби Шейба «мусаннаф» 5/214. Хадис является хорошим, достоверным). В другом хадисе сказано: «Кто не помилует другого человека, не будет помилован сам» (Бухари «сахих» 5651 и Муслим «сахих» 2381). В другом хадисе говорится: «Помилуйте тех, кто на земле [людей], тогда помилует вас Тот, Кто на небе [Аллах]». В другом хадисе сказано: «Трое являются обитателями Рая: богатый, который является щедрым, мягкосердечный человек, который проявляет милость к каждому своим близким друзьям- мусульманам и бедный, который ничего не просит у других» (Муслим «сахих» 2865).

#### СОПЕРНИЧЕСТВО И ЗАВИСТЬ

Соперничество заключается в стремлении достижения совершенства, к тому, высокому уровню, которого добился другой человек. Человек, соперничающий с другим, старается догнать или опередить своего конкурента, если он добился большего, чем он сам. Соперничество исходит от чести души, оно появляется в результате усиленного старания человека для достижения определенных целей. Всевышний сказал: «Пусть же ради ЭТОГО [Рая] соревнуются соревнующиеся» (Коран 83/26). Сподвижники Пророка, благословит его Аллах и приветствует, сорперничали между собой в совершении добрых дел. Некоторые из них радовались тому, что другие соревновались с ними в совершении добрых дел и даже побуждали друг друга на такого рода соперничество. Всевышний Аллах сказал: «Стремитесь же опережать друг друга в добрых делах» (Коран 2/148); «Стремитесь же к прощению вашего Господа и Раю, ширина которого подобна ширине неба и земли» (Коран 57/21).

Умар ибн аль-Хаттаб, да будет доволен им Аллах, постоянно соперничал, но никак не мог обогнать Абу Бакра, да будет доволен им Аллах, в совершении добрых дел.

Двое людей, соперничающие друг с другом в совершении добрых дел, подобны двум рабам, которые, любя и уважая друг друга, соревнуются между собой для достижения любви и довольства своего хозяина. Хозяин этих рабов доволен тем, что они соперничают друг с другом и побуждает их к этому так же, как и сами рабы стимулируют

друг друга к получению довольства хозяина.

В отличие от соперничества, зависть является плохим качеством, которое сродни подлости. Если завистник видит, как другой человек совершает больше добрых дел, чем другие люди, то из-за своей слабости и низменных чувств он начинает завидовать ему и думать о том, чтобы у этого человека исчезли положительные качества и чтобы он перестал творить добрые дела. Завистник хочет, чтобы добродетельный человек оказался в таком же положении, как и сам завистник. Всевышний Аллах сказал об этом: «Они [лицемеры] хотят, чтобы вы [мусульмане] стали неверующими, подобно им, и чтобы вы оказались равны» (Коран 4/89). Аллах также сказал: «После того, как прояснилась им истина, многие из людей Писания из зависти своей хотели бы отвратить вас от веры, когда вы уже приняли ее» (Коран 2/109).

Завистник противится распространению блага. Он хочет, чтобы блага не было у того, кто им обладает, также как его нету у него самого. Соперничающий же человек, несмотря на то, что он соревнуется с другими в совершении добрых дел, желает своим соперникам только блага.

Соперничество со знающим человеком принесет его сопернику только пользу. Под словом «хасад» (зависть) иногда подразумевается «белая зависть». Белая зависть разрешена. В одном из хадисов Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Нельзя завидовать никому, кроме двух людей: человеку, которого Аллах научил Корану и он следует за ним (Кораном) днем и ночью, и человеку, которому Аллах даровал богатство и указал ему, каким образом потратить его на пути истины». В этом хадисе речь идет о белой зависти.

# ЛЮБОВЬ К АЛЛАХУ И ЛЮБОВЬ К ЧЕМУ- ЛИБО ДРУГОМУ НАРЯДУ С АЛЛАХОМ

Существует огромная разница между чувством любви по отношению к Аллаху и по отношению к чему-либо или кому-либо другому. Любовь к Аллаху является совершенством веры. Любить что- либо или кого-либо другого наряду с Аллахом — многобожие.

Человек, который истинно любит Аллаха, выполняет то, что любит Аллах. Сердце, наполненное любовью к Аллаху, побуждает человека

любить то, что любит Аллах. Когда человек полюбит то, что любит Аллах, он полюбит пророков Аллаха, Его ангелов, Его друзей, ибо Аллах любит их всех.

Любовь по отношению к чему-либо другому наряду с Аллахом бывает двух видов:

- 1. Любовь, порочащая единобожие и ведущая человека к многобожию, в результате чего человек выходит из веры.
- 2. Любовь, порочащая искренность и любовь к Аллаху, но не выводящая человека из веры.

Первый вид любви — любовь многобожников к своим идолам. Всевышний Аллах сказал: «Среди людей есть такие, которые приобщают к Аллаху равных и любят их так же, как любят Аллаха» (Коран 2/165). Такая любовь — многобожие, которое не будет прощено Аллахом.

Второй вид любви — любовь человека к тому, что Аллах приукрасил в этом мире, как на пример, женщин (для мужчин, а для женщин — мужчин), детей, золото, серебро, животных и т.д. Некоторые люди любят других людей или какие-либо предметы такой страстной любовью, что они впадают от них в зависимость, как голодный человек нуждается в еде, а жаждущий — в воде. Если же человек любит чтолибо другое, помимо Аллаха, ради Аллаха и как средство для приближения к Аллаху, то он получит за такую любовь награду. Известно, что Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «В этом мире я полюбил женщин и благовония». Следует сказать, что его любовь к ним только помогала ему в донесении его пророческой миссии и приближении к Аллаху

# УПОВАНИЕ И БЕЗДЕЙСТВИЕ

Упование заключается в том, что человек прикладывает все свои усилия, совершает все возможные действия как причины для достижения своей цели и при этом уповает на Аллаха. Посланник Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, был наилучшим из уповающих на Аллаха. Известно, что в день битвы при Бадре он был одет в две кольчуги и, что при переселении из Мекки в Медину он прятался в пещере в течение трех дней. Иными словами, Посланник действовал, совершал причины для достижения своих целей и при этом

уповал только на Аллах, а не на себя и приложенные силы или совершенные им действия.

Бездействие является проявлением слабости. Оно заключается в том, что человек ничего не делает: он ни прикладывает свои усилия, ни действует в направлении осуществлении своей цели, и ни делает какиелибо причинны для совершения действий.

Людей можно поделить на две группы:

- 1. Люди, которые уповают на Аллаха, но при этом не совершают никаких причин для достижения успеха.
  - 2. Люди, которые совершают причины, но не уповают на Аллаха.

Наилучшим же является тот, кто придерживается золотой середины и истинно уповает на Аллаха. Такой человек непременно совершает причины для достижения своей цели, ибо упование на Аллаха заключается в самой причине. Тот, кто бездействует и при этом считает, что он уповает на Аллаха, обольщен своим мнением. Такой человек подобен неженатому человеку, который надеется на появление детей, или на огородника, который не посеяв ничего, надеется на богатый урожай, или на голодающего человека, который просто надеется на то, что он будет сыт.

Упование похоже на надежду, а бездействие на мечту.

# РАССКАЗ О СОСТОЯНИИ СВОЕГО ЗДОРОВЬЯ И ЖАЛОБА НА ЗДОРОВЬЕ

Человек рассказывает о состоянии своего здоровья другому человеку для того, чтобы дать ему совет или призвать его к терпению. Сообщается, что, когда однажды один мужчина пожаловался Ахнафу на свое здоровье, Ахнаф сказал ему: «Друг мой, мое зрение ухудшилось очень давно, но я никому не говорю об этом».

Сообщается, что, когда Айша, да будет доволен ею Аллах, однажды сказала Пророку, да благословит его Аллах и приветствует, что у нее болит голова, он сказал ей: «У меня тоже болит голова». Слова Пророка можно понять двумя путями:

- он хотел сказать Айше, да будет доволен ею Аллах, чтобы она не жаловалась на головную боль, так как он тоже испытывал головную



- он хотел сказать ей, что у него болит голова, потому что она болит у нее. Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, очень сильно любил свою жену Айшу, да будет доволен ею Аллах, и поэтому он тоже болел, когда она болела.

В отличие от рассказа о состоянии своего здоровья жалоба на свое здоровье является негативным высказыванием о своем состоянии с выражением гнева и недовольства им.

# Хвала Аллаху, Господу Миров!

Мир и благословение пророку Мухаммаду, его семье и всем, кто последовал за ним!